
European Review of Latin American and Caribbean Studies 
Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe 

 

 
 
DOI: http://doi.org/10.32992/erlacs.10526 © Marta Wójtowicz-Wcisło. Open Access article 
distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Unported (CC BY 4.0) 
License https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.  
WWW.ERLACS.ORG is published by CEDLA – Centre for Latin American Research and  
Documentation / Centro de Estudios y Documentación Latinoamericanos; University of  
Amsterdam; www.cedla.uva.nl; ISSN 0924-0608, eISSN 1879-4750. 

No. 110 (2020): July-December, pp. 39-58 
www.erlacs.org 

El derecho al aborto electivo en Chiapas, México 

Marta Wójtowicz-Wcisło 
Universidad de Varsovia 

Abstract:  The right to elective abortion in Chiapas, Mexico 
This article tackles the issue of voluntary termination of pregnancy in the case of Chiapas, 
the state in which in 1990 the government decriminalised abortion for family planning pur-
poses, a measure without precedent at national scale. Applying an interdisciplinary focus, 
the article examines changes in a state law, crucial actors’ positions and Mayan communi-
ties’ norms in order to consider a possibility of overcoming social antagonism related to 
legality of voluntary termination of pregnancy. Keywords: elective abortion, human rights, 
family planning, indigenous communities, Chiapas, Mexico. 
 
Resumen 
El presente artículo aborda la cuestión de la terminación voluntaria del embarazo en el caso 
de Chiapas, México, donde en 1990 el gobierno estatal aprobó una medida sin precedentes a 
nivel nacional al despenalizar el aborto por razones de planificación familiar. Desde un en-
foque interdisciplinar integral se estudian cambios en la norma legal estatal, posicionamien-
tos de diversos actores, así como normatividades presentes en las comunidades mayas de los 
Altos de Chiapas, con el objetivo de responder a la pregunta sobre la posibilidad de superar 
el antagonismo social que existe acerca de la licitud de la terminación voluntaria del emba-
razo. Palabras clave: aborto electivo, derechos humanos, planificación familiar, comunida-
des indígenas, Chiapas, México. 

Introducción 

América Latina presenta leyes muy restrictas respecto a la terminación volun-
taria del embarazo1 que, sin embargo, no se corresponden con la práctica so-
cial, ya que un elevado número de abortos se realizan en clandestinidad.2 En 
los últimos años la cuestión de la licitud del aborto electivo ha constituido un 
objeto de iniciativas político-legales, provocando movilización social y enfren-
tamiento entre sus aliados y adversarios tanto en América Latina, como en los 
Estados Unidos y Europa. En México, donde los estados autónomos conservan 
sus propios Códigos Penales, estas iniciativas han llevado a soluciones legales 

http://doi.org/10.32992/erlacs.10526
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.erlacs.org/
http://www.cedla.uva.nl/
http://www.erlacs.org/


40  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

contradictorias. En 2007 en el Distrito Federal (DF) se legalizó la interrupción 
voluntaria del embarazo dentro de las primeras doce semanas. A continuación, 
en más de la mitad de los 32 estados mexicanos, incluido Chiapas, se aproba-
ron reformas constitucionales estableciendo protección del derecho a la vida 
desde el momento de la concepción.3 
 Existen numerosos estudios comparativos que intentan demostrar cómo 
diferentes variables – opinión pública, ideología política, distribución del in-
greso, instituciones, redes temáticas, transformación cultural – influyen en po-
líticas públicas relacionadas con el aborto (véase Blofield 2008; Blofield y 
Ewig 2017; Htun, 2010). Es a partir de la década de 1990 cuando la legaliza-
ción del aborto electivo ha sido reclamada más intensamente por grupos femi-
nistas, como el Grupo de Información en la Reproducción Elegida (GIRE), 
creado en México en 1992. La fuerza del movimiento feminista, que se traduce 
en su capacidad de establecer vínculos con partidos de izquierdas, ha sido un 
factor importante en la legalización del aborto electivo. El principal actor so-
cio-político que se opone a la legalización de la práctica en los países católicos, 
como es el caso de los países latinoamericanos, es la Iglesia católica, cuya efi-
cacia depende, sin embargo, del grado de su capacidad de movilizar a los con-
servadores a nivel político (Blofield 2008: 410, 416; Vaggione 2013: 24-25). 
 El objetivo del presente artículo consiste en analizar normatividades exis-
tentes respecto al aborto electivo en Chiapas a partir de la década de 1990. Hay 
varias razones por las que el caso de este estado mexicano es interesante. Pri-
mero, por el hecho de constituir un precedente a nivel nacional al despenalizar 
el aborto en 1990, tras restricciones establecidas en los Códigos Penales estata-
les en la década de 1980. Este hecho pasa casi desapercibido en algunos estu-
dios que analizan el problema del aborto en México (véase Beer 2017). De 
modo similar, faltan estudios que aborden casos de los estados que modificaron 
sus constituciones tras la legalización del aborto en el DF. Por último, compar-
to la idea sobre la necesidad de investigar más a fondo cómo las decisiones con 
respecto a la fertilidad y la reproducción son interpretadas en diferentes contex-
tos culturales (Htun 2010: 71), en este caso en las comunidades indígenas de 
los tzotziles y tzeltales, dos etnias principales en la región de los Altos de 
Chiapas cuyo centro urbano es San Cristóbal de las Casas.4 
 El artículo se inscribe en el campo de estudios culturales y aborda la cues-
tión del aborto electivo desde un enfoque interdisciplinar integral que combina 
una investigación contextual de las estructuras históricas, sociales y políticas, 
un foco hermenéutico en las realidades vividas y un análisis crítico de los dis-
cursos (Saukko 2012: 316-339). En dos primeras partes se reconstruyen cam-
bios en las normas legales estatales – los procedimientos y el contenido de las 
reformas, así como el posicionamiento de actores socio-políticos relevantes al 
respecto. En la parte siguiente se presentan posturas y normas de conducta im-
perantes en comunidades indígenas de los tzotziles y tzeltales. Para la recons-
trucción se utiliza un material diverso: documentos legales y eclesiásticos; tes-
timonios y estudios existentes; entrevistas personales en profundidad o medio-



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  41 

 

estructuradas. Dado el carácter controvertido e íntimo de la cuestión del aborto, 
como principal grupo de informantes escogí a las parteras y activistas que tra-
bajan con mujeres mayas en áreas de la sexualidad y reproducción, por consi-
derarlas un grupo que podría proporcionar más información sobre el tema.5 El 
objetivo de esta parte de mi investigación era abordar las normas imperantes en 
las comunidades, pero los límites de la investigación no permiten que sus resul-
tados sean considerados como un cuadro sociológico exhaustivo. En la parte 
final se analizan los discursos y los posicionamientos que han configurado 
normatividades acerca del aborto electivo en Chiapas para reflexionar sobre la 
posibilidad de superar el antagonismo social que existe en la materia. 
 Es importante señalar que en el campo de las ciencias políticas los asuntos 
públicos relacionados con el aborto se incluyen en las políticas morales (en 
inglés morality politics) cuya particularidad consiste en el hecho de que oca-
sionan “luchas entre el bien y el mal” o conflictos de valores acerca de los 
principios básicos. Junto con la muerte asistida, la reproducción artificial y la 
pena capital, el aborto se incluye en los temas vinculados con la “vida y muer-
te” (Euchner 2019). Algunos autores, como McIntyre (1984), reconocen el fra-
caso de la tradición filosófica occidental al observar que el debate moral con-
temporáneo sobre una variedad de temas tiende a ser interminable, porque no 
existe una tradición compartida a partir de la cual se pueda razonar. Al contra-
rio, según la teoría discursiva de la democracia, la argumentación deliberativa 
puede constituir una forma de llegar a acuerdos consensuados entre diferentes 
puntos de vista acerca de la buena vida. Es más, el conocimiento y la adopción 
de la perspectiva de los demás es indispensable en la creación de las normas de 
convivencia social (Habermas 2008: 24). En su dimensión política el debate 
sobre el aborto tiene implicaciones importantes para el funcionamiento de una 
comunidad política al repercutir en la legitimidad de los gobiernos, la preva-
lencia del estado de derecho y el respeto mutuo entre los ciudadanos. 
 Algunos autores han formulado la hipótesis de que la falta de resolución del 
problema del aborto puede ser motivada por la inadecuada formulación del 
mismo. Como señala Salles, los ejes tradicionales de la disputa son el estatus 
moral del feto – cuándo puede ser considerado una persona a la que se le pue-
den atribuir derechos, – y el posible conflicto entre los derechos fetales y de la 
mujer embarazada (Salles 2008: 247-248). Dworkin (1993) ha intentado de-
mostrar que los que defienden posiciones aparentemente irreconciliables, en 
realidad comparten la misma convicción fundamental de que la vida humana es 
sagrada e inviolable. Lo que difiere en ambas posiciones es que unos valoran 
más el proceso creativo natural (Dios o la naturaleza), mientras que otros la 
contribución humana al mismo. En el artículo se intenta demostrar cómo a par-
tir de la década de 1990 la cuestión del aborto electivo se formula en el marco 
de la doctrina de los derechos humanos llevando a soluciones legales contra-
dictorias y cuestionables que avivan antagonismo social, aunque a la larga 
tienden a una normativa consensuada. Ésta a su vez correspondería a la norma-
tiva que, con fundamentos y formulaciones distintas de los derechos humanos, 



42  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

ha imperado en comunidades indígenas. La voz maya, sin embargo, no ha esta-
do presente en el debate público. 

Despenalización del aborto por razones de planificación familiar  

El primer cambio que se produce en la normativa legal de Chiapas en el perio-
do investigado consiste en la despenalización del aborto electivo, lo que consti-
tuye un precedente a nivel nacional. De acuerdo con lo establecido en el Códi-
go Penal estatal de 1984, el delito de aborto, definido como provocación de la 
muerte del producto de la concepción, se sancionaba con una pena de uno a 
tres años de prisión tanto para los que provocan el aborto, como para la mujer 
que se somete a él, salvo los casos del peligro de muerte de la madre, la mal-
formación del feto y el embarazo consecuencia de una violación. El día 9 de 
octubre de 1990 el Congreso del Estado de Chiapas aprobó la reforma al Códi-
go Penal, propuesta por el gobernador Patrocinio González Garrido, que com-
prendía extender el número de los casos en los que el aborto no se penalizaría 
incluyendo la razón de la planificación familiar dentro de los primeros 90 días 
de gestación, en común acuerdo de la pareja, o en el caso de las mujeres solte-
ras cuando el aborto fuese causado por la imprudencia de la embarazada.6 
 La noticia sobre la despenalización, que se dio a conocer en diciembre, tuvo 
un gran impacto y provocó un acalorado debate a nivel local y nacional. Por un 
lado, la reforma sorprendió a mujeres de diferentes grupos sociales que partici-
paban en la vorágine organizativa vivida en Chiapas. Especialmente a partir de 
1989 su movilización cobró impulso a raíz de una violación grupal a una mujer 
en San Cristóbal de las Casas. El objetivo de una de las primeras organizacio-
nes creadas entonces, el Grupo de las Mujeres de San Cristóbal (COLEM), fue 
luchar contra la violencia hacia las mujeres. Como señala una activista: “estaba 
muy complicado aquí, violaciones en niñas, que les violaba un vecino, una niña 
de once años, y que el arreglo era que un señor que tenía sesenta se casaba con 
ella.”7 Algunas mujeres que optaron por apoyar la despenalización formaron 
una organización independiente, la Colectiva de Mujeres en Lucha “Citlalmi-
na” (COMAL). Dentro del COLEM había opiniones encontradas y la organiza-
ción optó por no pronunciarse abiertamente, sobre todo para no poner en riesgo 
su colaboración con la diócesis de San Cristóbal de las Casas. Además, el he-
cho de que la despenalización fuera impulsada por el gobierno provocó su des-
confianza. Sin embargo, dentro del COLEM hubo mujeres que se sintieron 
fortalecidas ante la llegada de feministas de otras partes del país para apoyar la 
despenalización y decidieron abarcar diferentes dimensiones del aborto. Las 
participantes del COLEM y la COMAL llevaron a cabo eventos que permitie-
ron visibilizar y reflexionar sobre el problema (Castro Apreza y Castro Apreza 
2018: 109-114). Queda entonces patente que la despenalización del aborto res-
pondía a la realidad compleja y sumamente difícil que vivían las mujeres en 
Chiapas, que el gobierno quiso remediar solo eventualmente.8 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  43 

 

 La protesta contra la reforma que levantó la Iglesia católica fue, a su vez, 
muy enérgica. Entre diciembre de 1990 y enero de 1991 los obispos de las tres 
diócesis chiapanecas emitieron varios comunicados en los que condenaron la 
práctica del aborto como “un crimen cometido por los propios padres contra un 
ser indefenso” que la Iglesia castigaba con la excomunión. Afirmaban que la 
ley facilitaría la violación constante del derecho fundamental a la vida, recla-
maban su derogación y que se legislara “a favor de la vida”.9 Para coordinar las 
acciones de protesta se creó el Comité Chiapaneco a Favor de la Vida, A. C. 
(formado por 18 organismos, incluyendo el Centro de Derechos Humanos 
“Fray Bartolomé de las Casas” y los Grupos Diocesanos de Pastoral Familiar). 
La movilización de los católicos comprendió reuniones, oraciones y marchas 
silenciosas organizadas en Tuxtla el 28 y 30 de diciembre. En parroquias se 
recopilaban firmas por la derogación de la reforma y por la legislación a favor 
de la vida desde el momento de la concepción que fueron entregadas al Con-
greso10 junto con los planteamientos de los obispos de Chiapas, de los Grupos 
Diocesanos y de la Comisión Nacional de Pastoral Familiar.11 La campaña fue 
respaldada por el líder nacional de la organización ProVida Jorge Serrano Li-
món quien con este fin vino a Chiapas (Diario Popular, 22 de diciembre de 
1990). 
 La defensa del derecho a la vida fue abanderada también por el Partido de 
Acción Nacional (PAN) cuyo representante Carlos Castillo Peraza en la sesión 
del 20 de diciembre 1990 propuso al Congreso de la Unión que formulara un 
pronunciamiento condenando el atentado a los derechos humanos y con reco-
mendación que se derogara la reforma. A pesar de que la propuesta del PAN 
fue desechada, en general, todos los miembros del Congreso de la Unión de 
todos los partidos criticaron el reconocimiento del aborto como un método de 
planificación familiar o control natal. Varios miembros del Partido de la Revo-
lución Institucional (PRI) – el mismo cuyos integrantes aprobaron la ley en 
Chiapas – calificaron la medida como legalización de un crimen. La diputada 
del Partido de la Revolución Democrática (PRD) Amalia García Medina se 
pronunció a favor del reconocimiento de la pluralidad de visiones y el respeto a 
la decisión de la mujer, pero las voces desde el PRD estaban divididas. Solo el 
Partido Popular Socialista y el Partido del Frente Cardenista de Reconstrucción 
Nacional consideraron la medida como justificada debido a la deplorable situa-
ción de niños no deseados y planteando el problema del aborto como un pro-
blema de salud (El Excelsior, 20 de diciembre de 1990, El Imparcial, 20 de 
diciembre de 1990). 
 Los supuestos motivos de la despenalización constituyeron otro punto im-
portante en el debate. Algunos oponentes señalaban que fue parte de la política 
antinatalista con la cual las potencias y sus agencias financieras querían some-
ter a los países subdesarrollados. El obispo de la diócesis de San Cristóbal de 
las Casas Samuel Ruiz García indicaba que la ley era resultado de presiones 
exteriores para implementar planificación natal y renegociar la deuda con el 
Fondo Monetario Internacional (El Observador, 23 de diciembre de 1990). Se-



44  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

gún el Presidente de la Conferencia Episcopal mexicana Adolfo Súarez Rivera, 
otros estados tenían preparadas iniciativas similares que podrían responder a 
las exigencias del control demográfico (El Heraldo de México, 22 de diciembre 
de 1990).12 La hipótesis fue descartada por el gobernador González Garrido 
quien la calificó de estúpida declarando que la única organización que ejercía 
presiones era la Iglesia.13 Las autoridades de Chiapas afirmaban que la despe-
nalización se aprobó a petición de grupos de mujeres indígenas de los Altos, 
que tenían entre 8 y15 hijos y que “desde la comunidad” hubo argumentos que 
en Chiapas existían altos grados de marginación e injusticia, se registraban 
innumerables abortos que provocaban enfermedades y muertes, había muchos 
casos de abandono y maltrato de niños (El Observador de la Frontera del Sur, 
20 de diciembre de 1990; El Universal, 20 de diciembre de 1990). El obispo 
Ruiz consideró absurdo el que desde las comunidades saliera la petición por-
que, como señaló, en las familias indígenas de tipo agrícola el número de hijos 
era determinante para el sostenimiento. Explicó además que la protesta de las 
mujeres contra las violaciones fue manipulada para decir que estaban aproban-
do el aborto (El Observador de la Frontera del Sur, 25 de diciembre de 1990). 
 La decisión del Congreso de Chiapas, como hemos visto, fue condenada 
por las cúpulas del PRI y del PAN, los partidos principales que orquestaban la 
modernización del país y su transición hacia la democracia. Este proceso com-
prendía la reformulación de las relaciones entre el Estado y la Iglesia cuya per-
sonalidad jurídica había sido negada desde la Constitución de 1917 (Wójto-
wicz-Wcisło 2017). La despenalización podría perturbar el diálogo entre el 
presidente Carlos Salinas de Gortari y el Vaticano, como se especulaba en la 
prensa (El Heraldo de México, 23 de diciembre de 1990). Según una comuni-
cación extra-oficial enviada por fray Pablo Romo al obispo Ruiz, durante un 
encuentro con las congregaciones y órdenes masculinas, el presidente se pro-
nunciaba “por el respeto a la vida y se inclina por que sea abrogada la ley de 
despenalización”.14 
 No es de extrañar que las autoridades políticas de Chiapas se vieran obliga-
das a claudicar: primero, abriendo en el Congreso un espacio de consulta sobre 
la reforma y finalmente – “suspendiendo” la despenalización. En un decreto 
aprobado el 31 de diciembre de 1990 se subrayaba que la principal considera-
ción para la reforma era el derecho de los padres a decidir de manera libre, res-
ponsable e informada sobre el número y espaciamiento de sus hijos, reconoci-
do a partir de 1974 en el artículo 4 de la Constitución Federal y en el artículo 
8.II de la Constitución Estatal.15 Se explicaba además que la despenalización 
estaba de acuerdo con la tradición jurídica chiapaneca: el Código Penal de 
1938 admitía el aborto en casos de violación o peligro de la muerte y en los 
atenuantes para la mujer de escasos recursos, familia numerosa, taras heredita-
rias o para evitar deshonra. El gobierno, de nuevo, resaltó las consecuencias 
sanitarias en las mujeres por los abortos que clandestinamente se realizaban en 
Chiapas. Mediante la reforma se procuraba crear un espacio para la libre deci-
sión de la pareja y de la madre soltera “dejando las consideraciones éticas y 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  45 

 

religiosas en el ámbito de la conciencia de quienes optan por hacerlo o no, co-
mo de todos modos sucede.”16 Al tener en cuenta las insistencias de que la des-
penalización violaba los derechos humanos, el Congreso resolvió formular una 
consulta sobre el tema a la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH) 
y mantener en vigor los artículos relativos al aborto del Código Penal de 1984 
abrogado, hasta que se conociera su resultado. 
 No obstante, la controversia no terminó. La decisión de someter la cuestión 
a la consulta de la CNDH provocó que las autoridades de Chiapas fueran de 
nuevo objeto de intervención ante el Congreso de la Unión donde un represen-
tante del Partido Auténtico Revolucionario Mexicano (PARM) aludió al com-
promiso con la tradición masónica que según él traicionaron los priistas chia-
panecos por violentar el “principio de la defensa de los derechos humanos, y el 
principal de esos derechos, el derecho a la vida.” El representante del PARM 
solicitó un juicio político en contra de las autoridades de Chiapas considerando 
que violaron la soberanía al actuar sin consulta previa con representados y con-
tra su voluntad y por someterse al juicio de la CNDH; insistió además que la 
Comisión debe abstenerse de opinar en definitiva en asuntos que no le incum-
ben.17 
 Mientras tanto, la postura de las mujeres seguía madurando. En enero de 
1990 el Taller de Investigación Antzetik de la Universidad Autónoma de Chia-
pas, junto con mujeres del COLEM y la COMAL crearon el Frente Chiapaneco 
por la Maternidad Voluntaria y la Despenalización del Aborto. En marzo de 
1991 las activistas organizaron una mesa redonda “La maternidad voluntaria, 
un derecho, una lucha”. En abril el Frente organizó un foro estatal en San Cris-
tóbal de las Casas y en junio un foro nacional en Tuxtla, con participación de 
feministas de diversos estados. Dos líneas conceptuales y prácticas que surgie-
ron de esta movilización fueron el aborto y el análisis y combate a la muerte 
materna (Castro Apreza y Castro Apreza 2018: 115-117). El movimiento deri-
vó en la constitución de organismos en los que se asumieron la perspectiva de 
género, la lucha por los derechos de las mujeres y los derechos reproductivos y 
sexuales, llevándose a cabo una labor de intervención entre las mujeres campe-
sinas, indígenas y jóvenes. Como explican Castro Apreza y Castro Apreza, “el 
término ‘derechos reproductivos’ empezó así a visualizarse en el imaginario 
local chiapaneco en un contexto en que se discutía la posibilidad de despenali-
zar el aborto, si bien la formulación de la demanda, en términos de ‘derechos’ 
y en aquel proceso, en cualquier caso, era inequívoca y procedía de los gobier-
nos y de organismos internacionales (…)” (Castro Apreza y Castro Apreza 
2018: 116).18 
 Mientras el activismo feminista continuaba, la Iglesia seguía en alerta, aun-
que los obispos abandonaron el tono de condena para expresar su crítica a los 
fenómenos que según ellos contribuían a embarazos no deseados.19 En una car-
ta pastoral dedicada al tema del aborto, el obispo de San Cristóbal de las Casas 
señalaba que la concepción de la vida como el don de Dios, de la que se des-
prende la dignidad de la persona humana, solo permitía terminar el embarazo 



46  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

cuando lo exigiera la salvación de la vida de mujer, aunque en la historia se 
han encontrado ciertos atenuantes de la gravedad del homicidio, con lo cual 
este tipo de casos siempre han de estudiarse de forma particular (Ruiz García 
1991: 445-446). 
 En el intenso debate que surge a raíz de la despenalización del aborto en 
Chiapas a principio de la década de 1990, la cuestión es formulada, como he-
mos visto, en términos de los derechos humanos que entran en conflicto: por 
un lado, los derechos reproductivos de los padres, y por el otro, el derecho a la 
vida de un ser concebido. La voz indígena, cuyos problemas el gobierno pre-
tendía resolver mediante el reconocimiento de su derecho a decidir no está pre-
sente en este debate, si no es por medio de firmas o huellas dactilares que apa-
recen en las listas de apoyo a la derogación de la reforma, recogidas en algunas 
comunidades por los representantes de la Iglesia católica. 

Protección del derecho a la vida 

No es hasta los finales de 2009 cuando la interrupción del embarazo vuelve a 
ser objeto de intervenciones legales en el estado de Chiapas. En diciembre de 
2009 en la constitución estatal es reconocida la protección del derecho a la vida 
del ser humano desde la concepción hasta la muerte natural, propugnada desde 
el catolicismo. La iniciativa de la enmienda fue presentada por los diputados 
Mario Casimiro Vega Román del PRD, Ana Elisa López Coello del PAN y 
Mauricio Mendoza Castañeda del Partido Verde Ecologista Mexicano. Aparte 
del inscrito indicado, el principal cambio consistió en establecer que desde el 
momento de la concepción del ser humano se lo consideraría nacido a todos los 
efectos legales. Los autores de la iniciativa señalaban la necesidad de ajustar el 
orden jurídico mexicano a los tratados internacionales en los que se reconocen 
los derechos fundamentales del hombre. El derecho a la vida es comprendido 
como un derecho natural, inherente al ser humano o parte fundamental de su 
esencia, que debe ser respetado, garantizado y protegido por el Estado mo-
derno.20 
 Esos mismos diputados presentaron el mismo día dos iniciativas más. La 
primera consistía en la sustitución de la sanción privativa de libertad a la mujer 
que aborta por el sometimiento a un tratamiento médico integral como pena a 
dicha conducta. Sus autores señalaban que, de acuerdo con el compromiso del 
Estado de velar y proteger el derecho a la vida, la interrupción del embarazo 
constituía el delito de aborto, no obstante, no se buscaba criminalizar a la mujer 
ni agravar el delito, sino cumplir con las recomendaciones de organismos in-
ternacionales que protegen y defienden los derechos humanos.21 La segunda 
propuesta consistía en establecer la exigencia de la responsabilidad del padre 
en sufragar el 50 por ciento de los gastos de atención en el embarazo, parto y 
mantenimiento del niño, a solicitud de la mujer embarazada fuera del matrimo-
nio, partiendo del reconocimiento de la obligación intrínseca en la paternidad y 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  47 

 

en observancia del equilibrio e igualdad de derechos y obligaciones que debe 
prevalecer entre el hombre y la mujer.22 
 Sorprende que las tres iniciativas, incluida la enmienda constitucional, fue-
ran aprobadas por unanimidad, sin que nadie solicitara discutir o comentar al-
gún aspecto de las propuestas.23 Cabe apuntar que la composición de la Legis-
latura LXIII demuestra que las reformas se aprobaron con la mayoría de los 
votos de partidos del centro (PRI, 14 diputados) y centro-izquierda (PRD, 9).24 
El día de la votación, el 18 de diciembre, como informó la prensa, en el salón 
de las sesiones irrumpieron activistas que exigieron al gobernador Juan Sabines 
Guerrero que vetara la reforma por violar el derecho de la mujer a decidir sobre 
su propio cuerpo (La Jornada, 19 de diciembre de 2009). El mismo día las re-
formas se publicaron en el Periódico Oficial (n. 205) y el 22 de diciembre se 
acredita que la enmienda contaba con la aprobación de 69 de los 118 munici-
pios25 cumpliéndose con los requisitos formales. El procedimiento no fue cues-
tionado oficialmente como en el caso de la reforma de 1990. La coautora de las 
iniciativas, la diputada Ana Elisa López Coello, en 2009 presidenta de la Co-
misión de la Equidad de Género y presidenta del Congreso del Estado, declaró 
que la iniciativa “a favor de la vida” había sido impulsada por el PRD, el PRI y 
el PAN. Explicó que la idea surgió porque a los autores de la iniciativa les pa-
reció injusto que “además de abortar las mujeres sufrieran prisión y doble o 
triple victimización, y comparamos otras legislaciones en otras entidades para 
guiarnos y reformar la Ley.”26 
 De acuerdo con lo que he podido comprobar, por lo menos en la región de 
los Altos de Chiapas el delito de aborto solo repercutía en la privación de liber-
tad a las mujeres de manera esporádica: según las actas del Archivo del Juzga-
do de Ramo Penal de los Altos en San Cristóbal de las Casas, en el periodo 
1980-2009 (30 años) el Juzgado trató 8 casos del presunto delito de aborto in-
ducido, la mayoría de los cuales terminó con sentencia de una multa para la 
mujer que se había sometido al aborto. Al parecer, la exigencia de la responsa-
bilidad del padre, establecida en 2009, iba a constituir otro ejemplo de la ley 
que no se ejerce o que, a lo mejor, como en el caso de la penalización del abor-
to, pueda funcionar como espada de Damocles.27 
 No obstante, fue el concepto del ser concebido como una persona portadora 
de derechos, considerado en el contexto de enmiendas similares aprobadas en 
otros estados,28 el que recibiera más atención crítica. Su máximo exponente 
sería la organización feminista el GIRE, según la cual el objetivo de estas re-
formas era impedir u obstaculizar iniciativas de despenalización del aborto en 
la legislación penal de los estados y que podían conllevar “importantes efectos 
negativos y consecuencias restrictivas para los derechos humanos de las muje-
res” (GIRE 2012: 6). En un informe-análisis dedicado al tema de la vida prena-
tal y derechos humanos el GIRE demostraba que ni la Constitución federal, ni 
los tratados internacionales establecían una protección absoluta de la vida pre-
natal. Esta posición fue confirmada en resoluciones de la Suprema Corte de la 
Justicia de la Nación (SCJN) que rechazó impugnaciones de la despenalización 



48  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

del aborto en el DF. La Corte sostuvo que ningún derecho constitucional es 
absoluto, al contrario, todos tienen “una naturaleza relacional” y por tanto de-
ben ser armonizables unos con otros (GIRE 2012: 34-58).29 El GIRE indicaba 
que al reconocer un derecho a la vida en sentido normativo y establecer la no-
ción de la vida prenatal como “persona” titular de los derechos, las legislaturas 
de los estados adoptaron medidas inadecuadas para tutelar la vida en gestación 
porque éstas contravienen la Constitución nacional y entran en colisión con los 
derechos de las mujeres, especialmente los derechos a la libertad y autonomía 
reproductiva, a la vida, integridad física y psíquica, salud, intimidad e igualdad 
y no discriminación (GIRE 2012: 1, 51). El GIRE concluía que el legislador 
debe adoptar medidas que permitan la compatibilidad de las protecciones tanto 
de la vida prenatal como de los derechos de las mujeres; en la protección jurí-
dica de la vida en gestación debe establecer grados y modalidades atendiendo a 
sus etapas (GIRE 2012: 42-54). 
 El último cambio en la normativa estatal de Chiapas en materia del aborto 
se llevó a cabo en los marcos del establecimiento de la perspectiva de equidad 
de género en el Código Penal. De acuerdo con el Decreto 148, aprobado por el 
Congreso del Estado de Chiapas el 23 de diciembre de 2014, la pena de trata-
miento médico por delito de aborto se sustituye por “atención integral con 
perspectiva de género”, sólo en el caso de que la mujer lo solicite. Asimismo, 
en los procedimientos de dicha atención se prohibe “la ejecución de actos de 
discriminación o la incorporación de estereotipos de género, o cualquier acto 
que vulnere la dignidad humana de las mujeres.” Mediante la misma reforma 
se establece penalización de la violencia sobre los derechos reproductivos de 
las mujeres así como de la violencia obstétrica.30 El GIRE señaló, sin embargo, 
que aunque se suprima la sanción penal como tal, la criminalización del aborto 
implica que las mujeres denunciadas sean sometidas a un proceso penal, lo cual 
tiene repercusiones sociales y económicas en su vida (GIRE 2018: 18). 
 Como hemos visto, en la primera década del siglo XX la normativa legal 
estatal de un modo contundente – a nivel constitucional – confirma el derecho 
de un ser concebido a la vida. Este cambio es cuestionado por considerarse 
violatorio de una serie de derechos humanos de la mujer que reciben ahora una 
articulación muy precisa. Por primera vez la ley reconoce también la responsa-
bilidad del padre en la reproducción. La supresión de la pena privativa de liber-
tad a la mujer que se somete al aborto y la penalización de la violencia sobre 
los derechos reproductivos de las mujeres podrían ser un paso hacia la armoni-
zación de los derechos de las mujeres y el derecho a la vida. En el caso de estas 
reformas la participación de los indígenas se reduce a la aprobación que se da 
en algunos municipios a la enmienda constitucional impuesta, como en el caso 
de la reforma en 1990 desde las cúpulas del poder. 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  49 

 

Alchi’ch mauc olol. Interrupción del embarazo en comunidades indígenas 

Las normas concernientes a la interrupción del embarazo que funcionan en las 
comunidades de los tzotziles y los tzeltales permiten abordar el tema de la inte-
rrupción del embarazo fuera de la doctrina de los derechos humanos que marca 
los límites del debate público y de la normativa legal.31 De acuerdo con lo que 
apuntó Garza Caligaris, hay que señalar sin embargo que las normatividades 
que se realizan en comunidades no se orientan a la pervivencia de formas de 
vida milenaria, sino son construidas “tomando fragmentos de aquí y de allá, de 
manera contradictoria, híbrida.” Estas “tradiciones”, además, nunca son estáti-
cas ni unívocas: se moldean de acuerdo con los diferentes interlocutores y cir-
cunstancias (Garza Caligaris 2002: 37). A pesar de estar en proceso de trans-
formación muy intensa especialmente en las últimas décadas,32 en las comuni-
dades tzotziles y tzeltales persisten ciertos patrones de conducta en la esfera 
sexual y reproductiva. 
 En general, en las comunidades no se aceptan noviazgos. La concertación 
de matrimonio se lleva a cabo por medio del pedido a los padres de la mucha-
cha que es entregada al esposo con el comienzo de su pubertad a cambio del 
pago negociado en cada caso. La conducta generalizada es la monogamia aun-
que en algunos municipios persiste la bigamia. El sexo extramarital conlleva la 
carga del pecado. La procreación es la principal razón para establecerse como 
parejas, por lo cual la tendencia generalizada ha sido no evitar la preñez, no 
utilizar métodos anticonceptivos y tener a tantos hijos “que Dios mande.” El 
niño es “el regalo de Dios” – repiten las mujeres que viven en el campo chia-
paneco. Los niños son la riqueza de la familia porque pueden contribuir a su 
mantenimiento. La maternidad es considerada como la misión primordial de la 
mujer33 y en ella recae la responsabilidad del cuidado de los niños. El aborto en 
las comunidades es un tema tabú, del que no se habla, ya que existe la creencia 
de que no debe haber aborto – así lo atestiguan las mujeres zapatistas pregun-
tadas por Rovira (2007: 94) en la última década del siglo XX. Según las infor-
mantes de Barrios y Pons (1995: 45) sólo “eventualmente se recurre a algunas 
hierbas como anticonceptivos y abortivos.” 
 La información recogida por medio de las entrevistas con parteras indígenas 
y miembros de comunidades confirma que entre los tzotziles y los tzeltales la 
interrupción del embarazo es proscrita desde la perspectiva de la ética de los 
mayas que data de la época colonial. Como informa un hombre de Chenalhó, 
las mujeres que “bajan su hijo sin mayor razonamiento, porque no quieren te-
ner y ¡ya!” pueden ser consideradas “malas o locas”. El aborto estaba prohibi-
do, mal visto y castigado “desde antes de la Iglesia católica o protestante, gene-
ralmente desde el linaje,” porque “la hija que aborta a un bebé, mata a un ser, 
mata a una familia que va a nacer, que es parte de la vida, de su sangre.”34 Una 
partera de Chenalhó advierte que es considerado como una maldad porque sig-
nifica rechazar la consecuencia de sus propios actos. Otro hombre de la misma 
comunidad explica que si el embarazo es producto de una violación “el caso es 



50  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

visto por las autoridades y el violador tiene que casarse con la mujer que violó 
o bien pagarle, darle su casa, darle un terreno, pagarle un dinerito.”35 
 Algunas parteras indígenas reconocen que un ser concebido tiene un espíri-
tu o bien es un ser humano, por lo cual interrumpir el embarazo significaría 
matarlo. El ser concebido es además una vida creada por Dios, por consiguien-
te el aborto es considerado como un pecado o mulil. Como informa una promo-
tora de salud, “parteras mismas han dicho: no debe hacer aborto. Porque si lo 
hace es un pecado. Porque el Dios lo dice: cuando está ya un mes, ya tiene es-
píritu. En tzotzil es mulil. Porque no quieres hacer y lo matas.”36 Existe la 
creencia de que los humanos son juzgados y castigados por Dios en la vida – es 
probable que tengan problemas al dar a luz –, y a la hora de la muerte. Al mo-
rirse las mujeres que habían perpetrado el aborto tienen que comerse a la cria-
tura que habían matado. “En cuerpo todo se puede hacer – mata o viola, tam-
bién mujeres lo abortan, lo tiran. Está bien, no hay problema. Pero hay conse-
cuencia a la hora de la muerte. Todo lo que se ha muerto, todo le van a dar de 
comer. Así de espíritu, entre espíritu, van a dar de comer (…) Entonces empie-
za a quejar nuestro espíritu: ¡ay Dios mío, este mi cuerpo no supo cuidar, no 
pensó bien, no analizó, mira ahorita que estoy sufriendo, ay no aguanto! Eso es 
lo que están diciendo las más viejitas pues.”37 Las parteras subrayan también 
que el aborto es un atentado al cuerpo de la mujer, que corre riesgo de desan-
grarse. 
 La alternativa que se propone a las mujeres embarazadas que no desean 
tener hijos es dar a luz y regalar el bebé a las personas que no tienen hijos. 
“Dicen [las parteras] a algunas mujeres que no quieren tener, míralo, si tu no lo 
quieres tener, crézcalo, puedes regalar, hay unos que no pueden tener hijos, no 
lo mates. Algunas parteras lo recogen y va a ser su niño o su niña y ya queda 
con su nombre de ella.”38 El hombre de Chenalhó dice al respecto: “Así mi 
hermanita compró un niño que es un hijo de un estudiante, nació con una parte-
ra, la partera trajo el niño y lo vendió con mi hermanita de tres mil pesos, un 
bebé apenas nacido.39 La práctica de que los hijos que no se puedan mantener o 
cuya madre se murió sean “regalados” a los familiares o personas de otros pa-
rajes es bastante frecuente en las comunidades (Freyermuth 2003: 185). Así el 
hijo, que es un regalo de Dios, puede ser “regalado” a otras personas. 
 A pesar de que en las comunidades el aborto constituya un tema tabú y esté 
prohibido, el embarazo sólo es considerado como tal cuando empieza a ser per-
ceptible. Como lo demuestran varios investigadores, este momento coincide 
con la adquisición del chu’lel o alma, la más importante de las entidades 
anímicas que constituyen un ser humano entre los tzotziles y tzeltales: el 
chul’el se agrega cuando la criatura adquiere forma de ser humano y empieza a 
moverse (Guiteras Holmes 1961: 95; Pitarch 1996: 53; Page Pliego 2011: 142). 
Según explica una partera y enfermera originaria de San Juan Chamula, en su 
comunidad “sólo perciben un embarazo cuando hay un movimiento, no lo per-
ciben un embarazo cuando es de un o dos meses – es como un retraso mens-
trual que es una enfermedad que puede devenir una hemorragia terrible.”40 El 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  51 

 

aborto durante los tres primeros meses de gestación que se presenta como he-
morragia sin presencia de un feto identificable es llamado alchi’ch mauc olol  – 
sangrado sin niño – y no es considerado un aborto, ya que, como explica Fre-
yermuth (2003: 275), “si no se identifica tejido fetal con forma humana no se 
concibe la pérdida de un producto.” Una partera y activista, originaria de Oco-
singo, atestigua que “no hay un embarazo al inicio, sino es una bola de sangre, 
hay un embarazo a partir del movimiento y eso es real en los pueblos indíge-
nas, o sea hay una retención pero no hay un embarazo y entonces cuando em-
pieza un movimiento hay un embarazo. Y han acudido a mi [diciendo] – no, 
tiene un mes; – pues ¿tiene un mes? tiene cuatro meses, le digo, no, bueno, ya 
es tarde para que puedas realizar una interrupción, es grande; si lo hubieras 
hecho desde el inicio que tu diste cuenta que tu regla no está.”41 
 Al’chich es espontáneo pero también puede ser intencional. Según explica 
una partera y activista originaria de Chenalhó “hay parejas que sí llegan a tener 
también abortos, pero ellos no lo dicen aborto, lo dicen ‘sangre que se juntó allí 
adentro’, en mi comunidad lo dicen al’ chich, es algo como pura sangre que se 
juntó y ya a un mes, dos meses vino el sangrado y ¡ya!”.42 Otra partera y acti-
vista confirma que antes de que el feto esté formado como un ser humano se lo 
considera “una bola de sangre que se formó y tiene que salir,” también se lo 
llama “congelo, retraso, sangre coagulada,” pero “no es tal como un aborto”, ni 
se lo suele llamar así, “porque sí para muchos la palabra aborto es carga, y es 
fuerte escucharlo. Tuvo un congelo y se le tuve que dar las hierbitas, masaje y 
fue que lo expulsó. Estas son como las variantes en las comunidades y no sólo 
en San Cristóbal, sino en la zona norte, en la zona sur, también en la frontera 
con Guatemala.”43 Moreno, que trabajó con las mujeres tzeltales y tojolabales 
de la Selva Lacandona, apunta que hay un grupo de parteras que consideran 
que el alma no entra al cuerpo hasta los tres meses de gestación, antes sólo hay 
“una bola de sangre” y este periodo se aprovecha para dar la planta o el reme-
dio abortivo (Moreno 2011: 365). 
 Según Freyermuth, otro tipo de aborto es el cham yu’un iyalyol – “la muerte 
porque se bajó el bebé” o aborto con un producto identificable. La misma auto-
ra indica que de éste casi no se habla, en caso de las mujeres casadas no es cri-
ticado, pero en el caso de las solteras es mal visto al considerarse provocado. 
Según un promotor de salud presbiteriano el cham yu’un iyalyol se da con fre-
cuencia, ya que las mujeres no desean tener sus hijos y los “nacen a la fuerza”; 
dijo que él mismo encontró tres fetos en las veredas (Freyermuth 2003: 276). 
Queda patente que a pesar de que el aborto sea generalmente proscrito en las 
comunidades tzotziles y tzeltales, el concepto del embarazo que inicia cuando 
la madre empieza a sentir el movimiento del feto admite intervenciones con el 
fin de provocar el sangrado antes de este momento. Este hecho corresponde 
con la característica de mantalil, o la ética de vida tzeltal, que, según observa 
Pitarch (2001: 132), “se elabora en, y guarda relación con, el cuerpo y no con 
las almas”. 



52  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

Conclusiones 

En el caso de Chiapas a partir de la década de 1990 el problema relacionado 
con el aborto se formula principalmente en el marco del discurso centrado en 
los derechos humanos. En 1990 la despenalización del aborto por causa de la 
“planificación familiar” en los primeros 90 días de gestación se funda en el 
derecho de los padres a decidir sobre el número y espaciamiento de sus hijos. 
Los opositores de la reforma equiparan el aborto con el asesinato y abanderan 
la causa del ser concebido reclamando la protección absoluta de su derecho a la 
vida. El procedimiento de la aprobación de la reforma es cuestionable si se 
admite la hipótesis de que deriva de intereses de otros actores, la cual debería 
ser investigada en el contexto de las políticas demográficas de orientación ra-
cial. En la decisión sobre la suspensión de la reforma influyen sin duda los ob-
jetivos del gobierno federal que presuponen evitar el enfrentamiento con la 
jerarquía. La presencia de la voz de las mujeres apenas se deja escuchar frente 
a la abrumadora representación que tienen los jerarcas católicos y los políticos 
masculinos que defienden el derecho a la vida. La diferencia de posturas y la 
incipiente movilización solo permite a las mujeres abordar el problema, pero es 
el momento en que inicia la formulación de la demanda del reconocimiento del 
derecho de la mujer a decidir sobre su propio cuerpo. En este sentido, la refor-
ma chiapaneca de 1990 propicia la maduración del movimiento feminista en 
México. 
 La enmienda constitucional de 2009 establece la protección del derecho a la 
vida desde el momento de la concepción equiparando al ser concebido con el 
nacido. La protección absoluta del derecho a la vida es objetada como violato-
ria de una serie de derechos humanos de las mujeres. Simultáneamente, el le-
gislador aprueba los cambios que, junto con la penalización de la violencia 
sobre los derechos reproductivos de la mujer en 2014, constituyen un paso ha-
cia el reconocimiento y la protección de los derechos de la mujer. En el caso de 
las reformas de 2009, aunque comprendieron una enmienda constitucional, no 
se realizó una consulta social, pero es más: las reformas no se debatieron en el 
Congreso estatal y la enmienda en solo cuatro días contó con la aprobación de 
69 municipios, lo cual puede ser leído como un signo de viejas políticas clien-
telares. En consecuencia, y dado la aprobación de cambios similares por enci-
ma de diferencias partidarias en la mitad de los estados, se la puede considerar 
como una acción impuesta desde las cúpulas y un ejemplo de la instrumentali-
zación de las políticas morales. La intención de garantizar los derechos de un 
ser en gestación parece artificial, si no se da seguimiento a la ejecución de la 
ley de responsabilidad del padre. Es importante señalar en este momento que 
convendría anticipar la reflexión sobre lo que puede implicar un reclamo del 
reconocimiento del derecho reproductivo del padre. 
 Como hemos demostrado, en el periodo investigado, en el caso de Chiapas 
se establece, por un lado, la protección del derecho a la vida de un ser concebi-
do y, por el otro, el progresivo reconocimiento de los derechos de la mujer en 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  53 

 

la esfera reproductiva. De acuerdo con el dictamen de la SCJN, el imperativo 
de la armonización de estos derechos implica la posibilidad de interrumpir un 
embarazo temprano. Esta solución corresponde con la práctica existente en las 
comunidades tzotziles y tzeltales de los Altos de Chiapas fuera del discurso de 
los derechos humanos, ya que, como se ha demostrado, a pesar de que la inte-
rrupción del embarazo constituye generalmente una acción proscrita, el emba-
razo no ha sido considerado como tal hasta que no sea perceptible, cuando el 
feto tiene forma de ser humano y empiecen a sentirse sus movimientos. Existe 
la práctica de recurrir a remedios abortivos antes de ese momento, aunque al-
gunas parteras comparten la postura católica que la califica como asesinato de 
un ser indefenso. La voz indígena, no obstante, carece de representación en el 
debate público durante el periodo investigado. La formulación del problema 
del aborto electivo en los marcos de los derechos humanos provoca que la po-
blación indígena vuelva a ser objeto de políticas paternalistas, que pretenden 
imponer normas nuevas sin proponerse indagar sobre las que existen. 
 El intento de imponer la prevalencia absoluta del derecho a la vida de un ser 
concebido por medio de enmiendas constitucionales aprobadas después de 
2008 puede llevar, paradójicamente, a una solución jurídica que rompe el anta-
gonismo social que en el nivel del debate se traduce en el conflicto de los dere-
chos. Éste es el caso del precedente establecido por el Congreso del estado de 
Oaxaca el 25 de septiembre de 2019 mediante el Decreto n. 806, que recoge 
que sólo se considera el aborto punible a la interrupción del embarazo después 
de la décimosegunda semana de gestación, si bien a partir de septiembre de 
2009 el Estado protege y garantiza el derecho a la vida desde la fecundación. 
Esta solución se acerca a la solución adoptada en Francia, donde, según obser-
va Mala Htun (2010: 231) “la ley permite el aborto al mismo tiempo que pre-
tende contestar una de las principales preocupaciones de los activistas antiabor-
to – la negación de la vida fetal – reconociendo en términos bastante terminan-
tes que están en juego temas de la vida humana.” Ante el misterio de la vida y 
muerte, que los seres humanos no hemos logrado descifrar, es necesario su-
perar el antagonismo en materia del aborto para favorecer el funcionamiento 
más armonioso de la comunidad política. 

* * * 

Marta Wójtowicz-Wcisło es doctora en humanidades en el área de las cien-
cias políticas (2012). A partir de 2016 es investigadora en el Instituto de Estu-
dios Ibéricos e Iberoamericanos, Universidad de Varsovia. Sus intereses aca-
démicos incluyen relaciones entre política y religión, teorías de secularización, 
derechos sexuales y reproductivos. 
Dirección: ul. Oboźna 8, 00-332 Varsovia, Polonia. 
Correo electrónico: m.wojtowicz-wcislo@uw.edu.pl 
 
Agradecimientos: El artículo se basa en los resultados de la investigación realizada entre 
noviembre de 2018 y enero de 2019 en el Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 



54  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

en Antropología Social - Sureste en San Cristóbal de las Casas, con asesoría de la Dra. 
Graciela Freyermuth Enciso, gracias a una beca otorgada por la Secretaría de Relaciones 
Exteriores del Gobierno de Estados Unidos Mexicanos. 
 
 

Notas 

1  Para un estudio comparativo del estatus jurídico del aborto en diferentes países de Amé-
rica Latina y el Caribe, véase el último informe de Guttmacher Institute (2018: 50). 

2  Según el informe de Guttmacher Institute, la región de América Latina y el Caribe 
presenta la cifra más alta de abortos en el mundo: 44 por mil mujeres (2018: 8-9, 51). 

3  Para un estudio comparativo del estatus jurídico en los estados véase GIRE 2018: 13-25. 
4  Según el CONAPO (2016), en 2015 el 28 por ciento de la población de Chiapas hablaba 

un idioma indígena. En la región de los Altos, los indígenas constituyen más de la mitad 
de la población y viven en un grado de alta o muy alta marginación, presentando tasas 
de fecundidad y mortalidad infantil muy altas (CDI 2006). 

5  Todas las entrevistas se realizaron en español, menos una que fue en tzotzil, con partici-
pación de una traductora. En total se entrevistaron 20 mujeres parteras y/o activistas: 13 
parteras procedentes de diferentes municipios de Chiapas; en este grupo, 7 parteras orig-
inarias de las comunidades tzotzil o tzeltal (3 de ellas trabajan en una ONG en áreas de 
la salud reproductiva); además, se entrevistó a 7 activistas del área de la salud reproduc-
tiva. Se realizaron también 2 entrevistas en profundidad y 4 semiestructuradas con 6 
personas originarias de Chenalhó y Zinacantán. La introducción en la comunidad de 
Chenalhó se la debo a mi amigo antropólogo Witold Jacórzyński. 

6  Congreso del Estado de Chiapas, Periódico Oficial n. 113, 3 de enero de 1991, 11-12. 
7  Entrevista personal con Adela Bonilla, 21 de enero de 2019. 
8  Durante un encuentro con mujeres del COLEM, el gobernador creó la Agencia Especial 

de Delitos Sexuales, a cargo de Martha Figueroa como abogada y Laura Miranda como 
médica legista. Entre agosto de 1989 y mayo de 1991 la Agencia atendió a más de 150 
casos de violencia sexual, sin embargo luego fue disuelta sin causas específicas (Entre-
vista personal con Martha Figueroa, 9 de enero de 2019). 

9  Aguirre F., obispo de Tuxtla, comunicado de 24 de diciembre de 1990, Archivo Histó-
rico Diocesano de San Cristóbal de las Casas, Fondo “Monseñor Samuel Ruiz García” 
(en lo sucesivo, AHD), 355 (n. carpeta)/ 6 (n. expediente). Contra la despenalización se 
expresaron también, entre otros, el arzobispo primado de México cardenal Corripio 
Ahumada y el delegado apostólico Prigione (El Excelsior, 24 de diciembre de 1990; El 
Universal, 26 de diciembre de 1990). 

10  Varios tomos de estas firmas se encuentran en el acervo especial “Ley de Aborto” del 
Archivo Histórico “Ángel Robles Ramírez” del Congreso del Estado de Chiapas en Tux-
tla Gutiérrez (en lo sucesivo, AH). 

11  Comunicación del obispado de Tuxtla a todo el Pueblo de Dios, 1 de enero de 1991, 
AHD, 355/3. 

12  Dos personas confirman haber visto la carta, proveniente de Estados Unidos, en la que 
se insistía en reducir la tasa de natalidad en Chiapas (Entrevista personal con Adela 
Bonilla, 21 de enero de 2019 y con Graciela Freyermuth, 4 de febrero de 2019). Este 
hecho abre otro tema de investigación importante, el de las políticas de reducción de la 

 
 
 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  55 

 

 
 

tasa de crecimiento demográfico en poblaciones indígenas. Sobre las denuncias de ester-
ilizaciones forzadas véase Centro Legal para Derechos Reproductivos y Políticas Públi-
cas (1997: 6). 

13  AHD, 999/1, documento s. f. 
14  Documento telegrafiado s. f., AHD, 998/4. 
15  En la Conferencia Internacional de los Derechos Humanos de la ONU en Teherán en 

1968 se estableció el término de los derechos reproductivos y sexuales en el sentido 
adoptado por la Constitución mexicana en 1974. 

16  Congreso del Estado de Chiapas, Decreto n. 15, 31 de diciembre de 1990, Periódico 
Oficial n. 113, 3 de enero de 1991, 13-16. 

17  Cámara de Diputados del Congreso de los Estados Unidos Mexicanos, Diario de los 
Debates, n. 3, Legislatura LIV, III Año, 3 de enero de 1991. En el Diario de los Debates 
no aparece información sobre la votación y no he podido averiguar cuál fue la decisión 
del Congreso. Tampoco he encontrado documentos acerca de la decisión de la CNDH. 
Según la información proporcionada por Martha Figueroa, la CNDH resolvió que el 
asunto no le incumbía (Entrevista personal, 9 de enero de 2019). 

18  Véase nota 15. Otras conferencias importantes para el desarrollo de los derechos se- 
xuales y reproductivos fueron la Conferencia sobre Población de Bucarest (1974) donde 
se estableció que el Estado debería garantizar estos derechos, la Primera Conferencia 
sobre la Mujer, celebrada en México (1975) que establecía la perspectiva del derecho a 
la integridad corporal y al control de las mujeres sobre su capacidad reproductiva y la 
Convención sobre la Eliminación de todas las Formas de Discriminación contra la Mujer 
(CEDAW) (1979). 

19  AHD, 998/9. 
20  Iniciativa de decreto por el que se adiciona un cuarto párrafo al Artículo 4 de la Con-

stitución Política del Estado de Chiapas, 7 de diciembre de 2009, documento sin 
número, AH. 

21  Iniciativa de decreto por el que se reforman, derogan y adicionan diversas disposiciones 
del Código Penal para el estado de Chiapas, 7 de diciembre de 2009, documento sin 
número, AH. 

22  Iniciativa de decreto por el que se reforman y adicionan diversas disposiciones del 
Código Civil y de Procedimientos Civiles para el Estado de Chiapas, 7 de diciembre de 
2009, documento sin número, AH. 

23  Congreso del Estado de Chiapas, Diario de los Debates, Legislatura LXIII, año III, 1er 
Periodo ordinario, 18 de diciembre de 2009. 

24  Otros partidos representados en el Congreso fueron: PAN (7); PVEM (3); PT (2); PNA 
(2); PRD-PVEM-PT-PC (1); PRD-PT-PC (1); Convergencia (1). Instituto de Elecciones 
y Participación Ciudadana, Chiapas: https://www.iepc-chiapas.org.mx/archivos-de-
resultados-electorales, consultado el 17 de diciembre de 2019. 

25  Secretario Rafael González Chamlati a los diputados de la 63 legislatura, 22 de diciem-
bre de 2009, documento sin número, AH. 

26  Comunicación personal, 16 de enero de 2020. 
27  La coautora de las iniciativas de 2009, actualmente comisionada presidenta del Instituto 

de Acceso a la Información pública de Chiapas, afirmó que no tenía conocimiento sobre 
la ejecución de esta ley (Comunicación personal, 16 de enero de 2020). 

 
 
 



56  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

 
 
28  Chiapas fue el decimoquinto estado, después de Morelos, Baja California, Colima, So-

nora, Quintana Roo, Guanajuato, Durango, Puebla, Nayarit, Jalisco, Yucatán, San Luis 
Potosí, Oaxaca, Querétaro, en aprobar la enmienda a partir de 2008; en 2010 lo hizo 
Tamaulipas y en 2017 Veracruz (GIRE 2018: 25). 

29  Para conocer los detalles de los casos de impugnación de la despenalización del aborto 
en el DF, consúltese GIRE 2012: 45-58. 

30  Código Penal del Estado de Chiapas, Título Primero, Capítulo VII Bis y Capítulo VII 
Ter. 

31  Como indica Pitarch, la difusión de la doctrina de los derechos humanos se generalizó 
en Chiapas en la década de 1990 por medio de talleres organizados por organizaciones 
no gubernamentales, la Iglesia católica y algunas evangélicas, siempre en consonancia 
con sus orientaciones políticas o religiosas (Pitarch 2011: 129). 

32  Sobre transformaciones recientes véase Freyermuth (2003: 240); Moreno (2011) y en 
generaciones de jóvenes: Evangelista García (2010). “Construcción social sobre los 
derechos sexuales y reproductivos en jóvenes de San Cristóbal de las Casas, Chiapas”, 
tesis de doctorado. Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas-CESMECA, San Cristó-
bal de las Casas. 

33  Como advierte Moreno, entre los tzeltales y los tojolabales de la Selva Lacandona sólo 
las personas que tienen hijos son consideradas cabales o completas (2011: 174). 

34  Entrevista personal, 8 de enero de 2019. 
35  Entrevista personal, 20 de enero de 2019. 
36  Entrevista personal, 20 de noviembre de 2018. 
37  Véase nota 37. 
38  Véase nota 37. 
39  Entrevista personal, 8 de enero de 2019. 
40  Entrevista personal, 6 de diciembre de 2018. 
41  Entrevista personal, 9 de enero de 2019. 
42  Entrevista personal, 11 de enero de 2019. 
43  Entrevista personal, 11 de enero de 2019. 
 

Referencias 

Barrios Ruiz, W. y Pons Bonals, L. 1995. Sexualidad y religión en los Altos de Chiapas. 
Tuxtla Gutiérrez: Universidad Autónoma de Chiapas. 

Beer, C. 2017. Making abortion laws in Mexico: Salience and autonomy in the 
policymaking process. Comparative Politics, (1), 41–59. 
https://doi.org/10.5129/001041517821864408 

Blofield, M. 2008. Women’s choices in comparative perspective: Abortion policies in late-
developing catholic countries. Comparative Politics, (4), 399–419. 
https://doi.org/10.5129/001041508X12911362383273 

Blofield, M. y Ewig, Ch. 2017. The left turn and abortion politics in Latin America. Social 
Politics, (4), 481–510. https://doi.org/10.1093/sp/jxx018 

Castro Apreza, I. y Castro Apreza, J. 2018. El derecho a decidir sobre el propio cuerpo. 
Autonomía, feminismos y aborto en Chiapas (1989-1992). En A. Basail Rodríguez et al. 
(coord.), Raíces comunes e historias compartidas. México, Centroamérica y el Caribe. 
Tuxtla Gutiérrez, Buenos Aires: CESMECA-UNICACH/CLACSO. 
https://doi.org/10.2307/j.ctvn5tzmv.9 



Marta Wójtowicz-Wcisło: El derecho al aborto electivo en Chiapas  |  57 

 

Código Penal para el Estado de Chiapas. (consulta: 20 de enero de 2020). 
http://www.poderjudicialchiapas.gob.mx/forms/archivos/45d9codigo-penal-para-el-
estado-de-chiapas%281%29.pdf 

Centro Legal para Derechos Reproductivos y Políticas Públicas. 1997. Derechos 
reproductivos de la mujer en México: Un reporte sombra. (consulta: 10 de enero de 
2020). https://reproductiverights.org/our-work/reporting-on-rights?page=46 

Consejo Nacional de Población (CONAPO). 2016. Infografía de la población indígena, 
2015. (consulta: 10 de enero de 2020). https://www.gob.mx/./documentos/infografia-de-
la-poblacion-indigena-2015  

Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas (CDI), Programa de las 
Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD). 2006. Regiones indígenas de México. 
(consulta: 30 de diciembre de 2018). 
www.cdi.gob.mx/regiones/regiones_indigenas_cdi.pdf 

Dworkin, R. 1993. Life’s dominion: An argument about abortion, euthanasia, and 
individual freedom. New York: Alfred A. Knopf. 

Euchner, E. M. 2019. Morality Policy. Oxford Research Encyclopedias, 
10.1093/acrefore/9780190228637.013.641 

Grupo de Información en Reproducción Elegida (GIRE). 2012. Derechos humanos de las 
mujeres y protección de la vida prenatal en México. México DF.  

______ 2018. Maternidad o castigo. La criminalización del aborto en México. México DF. 
Guttmacher Institute. 2018. Abortion Worldwide 2017: Uneven Progress and Unequal 

Access. (consulta: 10 de enero de 2020). https://www.guttmacher.org/report/abortion-
worldwide-2017  

Freyermuth, G. 2003. Las mujeres de humo: morir en Chenalhó, género, etnia y generación, 
factores constitutivos del riesgo durante la maternidad. México: CIESAS. 

Garza Caligaris, A. M. 2002. Género, interlegalidad y conflicto en San Pedro Chenalhó. 
Tuxtla Gutiérrez: Instituto de Estudios Indígenas, UNACH. 

Guiteras Holmes, C. 1965. Los peligros del alma. Visión del mundo de un tzotzil. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Habermas, J. 2006. Entre naturalismo y religión. Barcelona: Paidós. 
Htun, M. 2010. Sexo y Estado. Aborto, divorcio y familia bajo dictaduras y democracias en 

América Latina. Santiago de Chile: Universidad Diego Portales. 
MacIntyre, A. 1984. After virtue. Notre Dame: University de Notre Dame Press. 
Moreno Guati Rojo, M. 2011. Cuerpo, erotismo y género: discursos y significados de la 

sexualidad de las mujeres indígenas de Chiapas, tesis doctoral. Madrid: Universidad 
Complutense de Madrid. 

Page Pliego, J. T. 2011. El mandato de los dioses. Etnomedicina entre los tzotziles de 
Chamula y Chenalhó, Chiapas. México: Universidad Nacional Autónoma de México. 

Pitarch Ramón, P. 1996. Ch’ulel. Una etnografía de las almas tzeltales. México: FCE. 
Pitarch Ramón, P. y López García J. 2001. El laberinto de la traducción. La Declaración 

Universal de los Derechos Humanos en tzeltal. P. Pitarch Ramón y J. López García 
(coord.). Los derechos humanos en tierras mayas: política, representaciones y 
moralidad, 127–160. 

Rovira, G. 2007 Mujeres de maíz. México: Ediciones Era. 
Ruiz, S. 1991, 31 de marzo. Documento pastoral sobre el aborto, (consulta: 29 de julio de 

2019). http://www.debatefeminista.cieg.unam.mx/wp-
content/uploads/2016/03/articulos/009_35.pdf 

Salles, A. 2008. El aborto. F. Luna y A. Salles A. Bioética. Nuevas reflexiones sobre 
debates clásicos. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

Saukko, P. 2012. Metodologías para los estudios culturales. N. Denzin  y S. Lincoln 
(coords). El campo de la investigación cualitativa. Manual de investigación cualitativa, 
vol. I, 316–339. Barcelona: Gedisa. 



58  |  ERLACS No. 110 (2020): July-December 

 

Vaggione, J. 2013. Laicidad y sexualidad. México: UNAM. 
Wójtowicz-Wcisło, M. 2017. Interferencias y colisiones entre la política y la religión en 

México. K. Krzywicka y R. Siuda-Ambroziak (ed.) Política y religión en América 
Latina. Lublin: Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, 137–156. 

  


