
European Review of Latin American and Caribbean Studies 
Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe 

 

 
 
DOI: http://doi.org/10.32992/erlacs.10791 © Santiago Bastos Amigo. Open Access article dis-
tributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Unported (CC BY 4.0) Li-
cense https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.  
WWW.ERLACS.ORG is published by CEDLA – Centre for Latin American Research and  
Documentation / Centro de Estudios y Documentación Latinoamericanos; University of  
Amsterdam; www.cedla.uva.nl; ISSN 0924-0608, eISSN 1879-4750. 

No. 113 (2022): January-June, pp. 19-41 
www.erlacs.org 

El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjob’al en Guatemala: 
Reconstitución de pueblos indígenas en contextos de despojo 

Santiago Bastos Amigo 
CIESAS 

Abstract:  The Q’anjob’al Plurinational Ancestral Government in Guatemala: Reconstitution 
of indigenous peoples in contexts of dispossession 

In Guatemala, as in all of Latinamerica, communities that have suffered from extractive 
activities in their territories have organized themselves by updating historical practices and 
seeking regional articulations around their identity as peoples. This is what happened with 
the Q’anjob’ales, Chujes and Akatekas communities in the extreme northwest of the repub-
lic, whose struggle against hydroelectric dams led to the constitution of the self-styled or-
ganization Ancestral Plurinational Government of the Akateka, Chuj, Popti’ and Q’anjob’al 
native nations, Payxail Yajaw Konob’ Akateka, Chuj, Popti’ Q’anjob’al. I propose to ana-
lyze this process from the idea of “reconstitution as peoples” that the subjects themselves 
have coined to define their horizon of struggle. With this, I seek to open the debate around 
this category, as a proposal that would allow a better understanding of this action within the 
development of continental indigenous struggles, in the specific historical framework of this 
territory and its history. Keywords: Guatemala, indigenous peoples, indigenous autonomy, 
reconstitution, extractivism. 

Resumen 
En Guatemala, como en toda América Latina, las comunidades que han sufrido actividades 
extractivas en sus territorios, se han organizado actualizando prácticas históricas y buscando 
articulaciones regionales alrededor de su identidad como pueblos. Así ocurrió con las comu-
nidades q’anjob’ales, chujes y akatekas del extremo noroccidental de la república, cuya 
lucha contra las hidroeléctricas llevó a la constitución de la organización autodenominada 
Gobierno Ancestral Plurinacional de las naciones originarias Akateka, Chuj, Popti’ y 
Q’anjob’al, Payxail Yajaw Konob’ Akateka, Chuj, Popti’ Q’anjob’al. Propongo analizar este 
proceso desde la idea de la “reconstitución como pueblos” que los mismos sujetos han acu-
ñado para definir su horizonte de lucha. Con ello, busco abrir el debate en torno a esta cate-
goría, como propuesta que permitiría entender mejor esta acción dentro del desarrollo de las 
luchas indígenas continentales, en el marco histórico específico de este territorio y su histo-
ria. Palabras clave: Guatemala, pueblos indígenas, autonomía indígena, reconstitución, 
extractivismo. 

http://doi.org/10.32992/erlacs.10791
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.erlacs.org/
http://www.cedla.uva.nl/
http://www.erlacs.org/


20  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

Introducción 

Los actores indígenas de Guatemala, como los de toda América Latina, llevan 
varias décadas luchando por reconstituirse como pueblos y enfrentar la domi-
nación colonial que impide su acción autodeterminada. En el siglo XXI, esta 
lucha se ha centrado en la acción de comunidades que han visto sus territorios 
ocupados por actividades extractivas que atentan contra sus derechos ganados 
y formas de vida. Ante esta situación, han puesto en marcha procesos de orga-
nización y lucha que buscan recuperar formas de acción política basadas en su 
experiencia histórica.1 El Payxail Yajaw Konob’ Akateka, Chuj, Popti’ 
Q’anjob’al, Gobierno Ancestral Plurinacional de las naciones originarias Aka-
teka, Chuj, Popti’ y Q’anjob’al (GAP), es una de estas instancias, una organi-
zación que agrupa luchas comunitarias que se dan en el territorio 
q’anjob’alano, ubicado en Los Cuchumatanes, noroccidente de la República de 
Guatemala.2 Desde hace década y media, en varias comunidades de este territo-
rio se han dado procesos organizativos en contra de la presencia y forma de 
actuar de varias plantas hidroeléctricas, que han conllevado represión, persecu-
ción y criminalización. El proceso de articulación de sus luchas se ha consoli-
dado en la figura del mencionado GAP. 
 Desde hace unos diez años he acompañado esta lucha como parte del traba-
jo del Equipo de Comunicación y Análisis Colibrí Zurdo, del colectivo de pe-
riodismo independiente Prensa Comunitaria (www.prensacomunitaria.org), en 
el que, de forma paralela y complementaria a la labor periodística, desarrolla-
mos una propuesta de acompañamiento y análisis para entender y aportar al 
proceso de movilización comunitaria en Guatemala (Bastos, 2019). El análisis 
que aquí se presenta se basa en este acompañamiento, pláticas, entrevistas y 
talleres, así como en documentación propia y, como no, seguimiento de las 
notas de Prensa Comunitaria. Como en todos los trabajos que llevo haciendo 
desde hace tres décadas junto a los actores mayas organizados de Guatemala, 
este texto parte de la idea de que mi papel como investigador es mucho más 
útil si mantengo independencia y capacidad de análisis crítico respecto a estos 
actores con quienes colaboro. 
 A través de este caso, quiero proponer que la defensa de los territorios se 
puede entender dentro del proceso más amplio de su reconstitución como pue-
blos, término utilizado por los mismos sujetos indígenas para dar sentido a su 
proceso y objetivos de lucha política. Busco poner a consideración la propuesta 
de entender esta movilización indígena más allá de las categorías de “movi-
miento social”, poniendo en el centro el carácter nacional de las demandas in-
dígenas. Con ello se busca recoger los reclamos indígenas sobre su profundi-
dad histórica, pero sin caer en las teleologías que dan por hecha la continuidad 
lineal del sujeto “ancestral” colonizado. 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  21 

 

Reconstitución, proyecto y estrategia 

En 2010 Araceli Burguete (2010, p. 81) hablaba de “la reconstitución” como el 
momento en que se encontraban en ese momento las luchas de los pueblos in-
dígenas de América Latina, después de las fases de descolonización y de resis-
tencia. Se refería a “un sentido de fortalecimiento de ‘lo propio’; en donde la 
autonomía y la reconstitución territorial es construida ‘sin permiso del Estado’ 
[…] Este ‘giro’ dentro del movimiento indígena de retrotraerse, de ir ‘hacia 
abajo y hacia adentro’, hacia la reconstitución del espacio comunal” (Burguete, 
2010, p. 86). El concepto de reconstitución lo acuñó Marcelo Carmagnani 
(1988) para referirse a un proceso histórico, pero el activismo oaxaqueño lo 
politizó y se hizo programa político (Burguete, comunicación personal, 8 de 
diciembre 2020), y con el cambio de siglo en el continente aparecieron varias 
propuestas en ese sentido. 
 En México, después del fracaso de los Acuerdos de San Andrés y la refor-
ma espuria a la ley indígena del presidente Vicente Fox (Hernández, Sierra y 
Paz, 2004), circularon propuestas y textos alrededor de la idea de la necesidad 
de esa reconstitución para la autonomía a la que se aspiraba (Regino, 2004; 
Dimas, 2005), resaltando su carácter comunitario: “el fortalecimiento de estos 
elementos esenciales de la vida comunitaria posibilitaría a largo plazo una 
efectiva reconstitución de nuestros pueblos” (Regino, 2004, p. 357). En Bolivia 
y Ecuador, en el contexto del fortalecimiento político del sujeto indígena (Cor-
dero, 2018), el término también estuvo relacionado con “la reconstitución del 
ayllu” una de las bases de la movilización política en esos países (Choque, 
2000; Huanca, 2017). En Guatemala lo introdujeron actores mayas que tam-
bién buscaban reforzar “lo propio”, centrado entonces en la cosmovisión y la 
espiritualidad como elementos definitorios de lo maya (Bastos, 2010). La or-
ganización Uk’ux Be’ (2008, p. 9) hablaba de “la revitalización de la vida de 
nuestras naciones fundamentados en nuestros principios, lengua y cultura, pero 
sobre todo teniendo presente la historia de nuestras madres y padres y no la 
historia inventada.” 
 Desde este concepto, la recuperación cultural que había caracterizado mo-
mentos previos de movilización, tiene una clara carga política: “la reconstitu-
ción implica indiscutiblemente la recuperación de la lengua originaria, funda-
mental para recuperación de identidad y la memoria histórica, y para la lucha 
por la autonomía” (Maldonado, 2006, p. 94-95). Pero no es suficiente, para 
reconstituirse se busca actuar desde los elementos sociales y políticos que se 
consideran como propios. Ahí es donde tanto la cosmovisión (Uk’ux Be’, 
2008) como la comunidad (Tzul, 2016) adquieren un gran valor para el futuro 
que se aspira a construir: “elementos que nos dan bases, sentido, futuro… as-
pectos esenciales que por milenios le han dado vida a la convivencia comu-
nal… Parten de los conocimientos y la cosmovisión que nos han heredado 
nuestros antepasados y que en la actualidad siguen siendo recreados por nues-
tros pueblos” (Regino, 2004, p. 357). 



22  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

 Estamos entonces ante una propuesta que es a la vez un horizonte a alcan-
zar – el volver a ser los pueblos que eran – y la estrategia política para lograrlo. 
Para lograr el nivel de derechos y autonomía que los indígenas se merecen co-
mo pueblos, es necesaria su reconstrucción como entidades políticas, lo que 
implica “la recreación de identidades, la formación de capacidades y la reapro-
piación de territorios” (Bonfil, 2006, p. 8). El elemento central de ese proceso 
es la recreación de lo propio, esos elementos culturales y sociales producto de 
la continuidad histórica que les hace diferentes (Huanca, 2017, p. 31; Uk’ux 
Be’, 2008, p. 9; Dimas, 2005, p. 3). 

La reconstitución como pueblos-nación 

Burguete (2010) recoge entonces un término que está circulando entre actores 
indígenas y lo utiliza para caracterizar una fase concreta del desarrollo de su 
lucha. Mi propuesta es ir más allá. Ante los análisis que desde los años ochenta 
del siglo XX consideran a los indígenas como un “movimiento social” (Bastos 
y Camus, 2003; Svampa, 2019; Tapia, 2020), estos actores han demandado ser 
considerados como pueblos originarios que luchan contra la situación colonial 
que viven (Uk’u’x Be, 2008). Para recoger ese reclamo, retomo el término de 
reconstitución entendido como esa recreación de lo propio, y propongo que su 
idea y práctica van más allá de solo una fase, pues están estrechamente ligadas 
a la idea de los indígenas como pueblos, que ha guiado el ciclo de movilización 
que inicia en la década de los setenta del siglo pasado. 
 En la legislación internacional, el significado del término pueblo proviene 
de la doctrina de la autodeterminación de los pueblos dictada por la Sociedad 
de Naciones a inicios del siglo XX. Los intelectuales indígenas de los años 
setenta lo tomaron de los procesos de descolonización de África y Asia de la 
década previa, y lo adaptaron la realidad latinoamericana de la mano de la idea 
del “colonialismo interno” (Burguete, 2010). En los años ochenta de ese siglo 
fue tomando forma contra la idea prevaleciente de los indígenas como clase 
campesina, y fue reconocido oficialmente con el Convenio 169 de la OIT y la 
llegada del multiculturalismo en la década de los noventa (Sieder, 2002). Ya en 
el siglo XXI el concepto se amplió y desarrolló desde los preceptos de la colo-
nialidad del poder (Quijano, 2003) y las epistemologías del sur (Santos, 2009) 
que ven al pueblo como sujeto portador de sentidos, conocimientos y ontolo-
gías, y la autodeterminación no sólo como asunto político sino epistemológico. 
 Pese a haber surgido para cuestionar a los Estados nacionales, tal y como se 
ha construido, esta figura de pueblo bebe de la idea de nación como construc-
ción identitaria (Anderson, 1993); más en concreto de lo que se ha denominado 
la nación étnica (Gellner, 1983) o nación cultural (Schabib, 2013). Por ello 
hablo de pueblos-nación o pueblos como naciones. Para separarse de los plan-
teamientos multiculturales, en América del Sur se avanzó hacia el uso de los 
términos nación y nacionalidad, consolidando así un “nacionalismo indígena” 
(Cordero, 2018). Éste difiere del nacionalismo clásico en que no se busca la 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  23 

 

soberanía estatal, sino que las aspiraciones de autodeterminación implícitas en 
la categoría de pueblo-nación se resuelven vía la autonomía (Burguete, 2010; 
Santos, 2008) dentro de un estado plurinacional (López, 2018). 
 A pesar de este cambio importante, las bases ideológicas e identitarias del 
nacionalismo clásico siguen presentes en el indígena: los actores indígenas 
organizados se piensan y se saben como sujetos colectivos con una identidad 
referida a un territorio delimitado en el que se ha desarrollado una historia que 
se manifiesta en una cultura normalmente caracterizada por un idioma. Esta 
historia, cortada abruptamente por el hecho colonial, es la que las convierte en 
naciones y otorga el derecho a la autodeterminación. Para lograrla, esa nación 
hay que construirla como sujeto político. Como diría Miguel Bartolomé, “son 
una nación en sí, pero todavía no son una nación para sí” (Maldonado, 2006, p. 
99).3 Para lograr constituirse como pueblos, uno de los pasos más importantes 
es la reconstitución: la recuperación y recreación de los formatos de vida, de 
pensamiento y de acción política que fueron y son negados por la colonización 
y la colonialidad.  
 Idealmente, la reconstitución sería entonces el proceso de recuperación en 
el momento actual de aquellos elementos que se perdieron con la dominación 
colonial, empezando por o para llegar a la autodeterminación. Pero esta opera-
ción de reconstruir el núcleo propio y diferente que da la calidad de pueblos no 
se piensa – aunque a veces se plantea – como un simple retorno a lo que se era, 
sino que va mucho más allá: “lo propio” se convierte en base de dinámicas de 
recreación y creación de instancias novedosas.4 Así, la reconstitución como 
aquí plantea no se refiere al proceso de conformación histórica de los indígenas 
latinoamericanos tal y como hoy los conocemos, sino a un propuesta política 
surgida de los mismos actores organizados indígenas y retomada como catego-
ría analítica para entender esa misma movilización. 

Dinámicas de reconstitución en Guatemala 

Como proceso político, esta recreación es un proceso que se da según las nece-
sidades y posibilidades de cada momento y caso concreto, y por ello está mar-
cada por el contexto en que ocurre. Guatemala es un país marcado por una ex-
trema desigualdad y un racismo estructural productos de la permanencia histó-
rica de un régimen oligárquico con bases e ideología criollas, que ha recurrido 
y recurre a la violencia como forma de mantener el orden social y económico 
(Martínez Peláez, 1971; Casaus, 2009). Los pueblos indígenas, mayoritaria-
mente de origen maya, que suponen ahora alrededor de la mitad de la pobla-
ción de la república, han mantenido una presencia evidente en el desarrollo 
político del país pese a su negación como sujetos políticos. Como en el resto de 
América Latina, en los años setenta del siglo XX comenzó un proceso de con-
cienzación y organización que quedó abruptamente cortado por el genocidio de 
inicios de los años ochenta, culmen de décadas de represión sistemática y má-
xima expresión de la violencia de Estado y de la profundidad del racismo en la 



24  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

sociedad.5 Pese a esta brutalidad, se dieron pasos que podemos interpretar co-
mo el inicio de ese proceso de reconstitución, tanto en lo organizativo como en 
la creación de propuestas de entendimiento de su situación como indígenas. 
 A finales de los años ochenta, estas dinámicas se concretaron en la figura 
del llamado “movimiento maya”, aglutinado en torno al reclamo de los dere-
chos del pueblo maya, que se manifestó en el contexto de la firma de la paz y 
del multiculturalismo (Bastos y Camus, 2003). Primero se construyó alrededor 
de los idiomas y después de la espiritualidad, con el énfasis en la participación 
en el Estado guatemalteco que se pretendía reconstruir tras la guerra contrai-
surgente (Bastos y Brett, 2010). Cuando la paz y la multiculturalidad son deja-
dos de lado por el Estado por la inserción a la economía neoliberal global y en 
concreto por el extractivismo (Yagenova, 2012), comenzaría la fase que Bur-
guete (2010) denomina de reconstitución, en que los mismos actores la plan-
tean como eje del proceso político como se vio más arriba (Waqib K’ej, 2015). 
 Como respuesta al extractivismo, entre 2005 y 2015 en casi 100 municipios 
se dan en el país consultas comunitarias de buena fe (Yagenova y Veliz, 2011; 
Bastos, 2015).6 Se trata de unos ejercicios políticos que buscan ejercer los de-
rechos contenidos en la Constitución de la República, en el Código municipal y 
en el Convenio 169 de la OIT (Morales, 2006; Mérida y Krenmayr, 2008), 
aunque apenas son tenidas en cuenta por las autoridades. La gran asistencia, 
participación y consenso logrados en los complejos procesos que llevaron a las 
consultas fueron resultado de una organización hecha a partir de lógicas comu-
nitarias y llevadas a cabo por instituciones y actores comunitarios muy diver-
sos: autoridades, maestros, jóvenes y pastores evangélicos (Camus, 2010; Cas-
tillo, 2010; Rasch, 2012; Bastos, 2015). Esta experiencia asamblearia generali-
zada en los municipios será la base de la recreación de las formas comunitarias 
de hacer política (Quiñonez, 2018) que surgirá como respuesta a la gran canti-
dad de casos de amenazas a los territorios. En las últimas décadas, en Guate-
mala no ha dejado de haber conflictos abiertos por la oposición comunitaria a 
actividades mineras, hidroeléctricas, agroindustriales y de otros tipos (Yageno-
va, 2012; Bastos y de León, 2014; Avancso, 2017). 
 Como las comunidades son los espacios desde los cuales se recrean las 
formas de acción política, las propuestas de reconstitución dejan en parte el 
marco unitario del panmayanismo (Warren, 1998), y recuperan el papel de las 
lógicas comunitarias. Ahora los elementos que definen a la idea de pueblo ya 
no son sólo culturales, sino referidos a estas formas comunitarias de sociabili-
dad y organización política (Tzul, 2016). Desde ellas toman forma los plan-
teamientos del buen vivir como formas propias indígenas en contra de las pro-
puestas de desarrollo consideradas depredadoras para el territorio y la vida co-
munitaria (Macleod, 2015). Dada la violencia con que el estado responde nue-
vamente a las movilizaciones en defensa de los territorios amenazados (Yage-
nova, 2012; Bastos y de León, 2014; Avancso, 2021), los sujetos organizados 
interpretan este momento histórico como uno más de esa continua relación de 
depredación, hablando de un “cuarto despojo” o incluso “cuarto holocausto” 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  25 

 

que ocurre después de la invasión del siglo XVI, el despojo de tierras y trabajo 
a finales del XIX y el genocidio de finales del XX (Juárez, 2006; CPO, 2012; 
Grandia, 2010), considerado como el antecedente directo de la situación actual. 

Historia y despojo en Los Cuchumatanes  

Procedemos ahora a ver cómo en las comunidades ubicadas en Los Cuchuma-
tanes toma forma este proceso que podemos considerar como de reconstitu-
ción, en el contexto concreto en que se están dando: el despojo de territorios y 
formas de vida de la mano de las industrias extractivas propias del capitalismo 
neoliberal, en un país que la violencia es parte de la vivencia histórica. Los 
Cuchumatanes son el núcleo montañoso no volcánico de mayor altura de Cen-
troamérica, llegando a los 3,600 metros sobre el nivel del mar, formado por 
planicies de altura y profundos valles que se abren en colinas y llanuras. En la 
parte norte de este macizo y las tierras bajas que lo rodean se ha conformado 
un territorio habitado por los pueblos q’anjob’al, chuj, akateko y popti’, que se 
han constituido como una unidad histórica e identitaria (Lovell, 1990; Davis, 
1997; Casaverde, 2003; Camus, 2008; Piedrasanta, 2009). Este agrupamiento 
territorial que supera las unidades lingüísticas, entraría en lo que Vásquez 
Monterroso ha denominado como un komon amaq’:  

regiones con vínculos comunes que se han ido construyendo a través del 
tiempo... no se marcan por criterios etnolingüísticos solamente, sino sobre 
todo por una historia compartida, por la densidad de los lazos de comercio y 
familiares que establecen y también por un horizonte compartido de cómo 
debe ser una comunidad (2020, p. 403). 

Este komon amaq’ empezó a formarse a lo largo la época antigua maya, cuan-
do fueron tomando forma diferentes idiomas de la rama occidental maya – el 
chuj, el q’anjob’al, el popt’i, el akateko – que serían la base de unidades territo-
riales del tipo amaq’ (Vásquez Monterroso, 2020, p. 381).7 Se agrupaban en 
torno a varios núcleos urbano-ceremoniales y utilizaban la complementariedad 
ecológica entre las tierras altas y bajas, así como en el intercambio y comercio 
con lacandones y otros grupos cercanos (Vásquez Monterroso, 2020; Tejada, 
2003; Garay, 2014). 
 Su incorporación a las dinámicas coloniales y después republicanas se hizo 
en condición de ser una “periferia de la periferia” (Lovell, 1990) en que la es-
porádica presencia del Estado ha estado marcada por la violencia sistemática. 
Violenta fue la invasión, las enfermedades que la acompañaron y la destruc-
ción de modos de vida (Lovell, 1991). Violenta fue a fin del siglo XIX la exac-
ción de territorios y fuerza de trabajo para insertarlos al mercado cafetalero 
(McCreery, 1989; Davis 1997). De una violencia especialmente atroz fue la 
actuación del ejército guatemalteco en los años ochenta, siendo los Cuchuma-
tanes uno de los lugares donde el Ejército tuvo una actuación más atroz 
(Kobrak, 2003, Hurtado, 2011). Tan violenta fue que la Comisión de Esclare-



26  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

cimiento Histórico consideró que hubo prácticas de genocidio contra la pobla-
ción chuj y q’anjob’al (CEH, 1999, p. 418). 
 Esa condición de periferia dejó espacios para cierta autonomía, que fueron 
aprovechados para la resistencia al despojo. En cada fase histórica, el patrón 
territorial – pueblos de indios, parroquias, municipios – se organizó sobre el 
anterior, lo que permitió la continuidad cambiante del komon amaq’ hasta 
nuestros días y una recreación de modos previos de territorialidad, identidad y 
religiosidad (Lovell, 1990; Tejada, 2002; Casaverde, 2003; Deuss, 2007; Pie-
drasanta, 2009). Esta territorialidad se ha sustentado en un sistema de autorida-
des comunitarias de base espiritual que ha luchado por mantener las formas de 
creencia y los márgenes posibles de autonomía bajo las formas impuestas, co-
mo muestra la figura civil-religiosa de los Alcaldes Rezadores, tan propia de 
este territorio (La Farge, 1994; La Farge y Byers, 1997; Siegel, 1996). Así, 
cuando el modelo extractivista se instala en Guatemala, Los Cuchumatanes son 
un territorio poblado por comunidades que se habían forjado en la resistencia y 
adaptación al despojo, y que mantenía formas propias de entender el mundo en 
un territorio considerado como común. Aún está muy fresco el recuerdo de una 
guerra que ha provocado muerte y desplazamiento generalizados. Las políticas 
neoliberales provocan descampesinización, aumento de la pobreza y una salida 
masiva a Estados Unidos (Camus, 2008; Piedrasanta, 2016). 
 Por sus características orográficas, esta región atrajo a empresas nacionales 
y extranjeras para la instalación de plantas hidroeléctricas (Avancso, 2017; 
Chán, 2018). 8 De esta manera, el Estado y el capital se hicieron presentes una 
vez más en Los Cuchumatanes de forma violenta y depredadora. Se pusieron 
en marcha proyectos en tres municipios del territorio q’anjob’alano (Chán, 
2016; Bastos, 2017a). En 2008, empezó el proyecto Hidro Santa Cruz en las 
cercanías del casco urbano de Barillas. Al año siguiente, en Yich Kisis, en las 
tierras bajas de San Mateo Ixtatán muy cerca de la frontera con México, Pro-
yectos Hidroeléctricos S.A. (PDHSA) empezó las obras para dos plantas en el 
río del mismo nombre. Finalmente, en 2011 la empresa 5M se dispuso a poner 
en marcha Hidro San Luis en la Finca San Luis, ubicada en tierras medias de 
Santa Eulalia, (ver Mapa 1). Para obtener terrenos, permisos y trabajadores, 
todas las empresas usaron el engaño, la cooptación y la intimidación. Cuando 
las comunidades empiezan a organizarse para oponerse a las actividades de las 
hidroeléctricas, aparece la muerte. En mayo de 2012 fue ejecutado en Barillas 
un campesino por agentes de seguridad de Hidro Santa Cruz; en Santa Eulalia 
en abril de 2013 fue secuestrado y apareció muerto Daniel Pedro, uno de los 
líderes más queridos y respetados de los Cuchumatanes. En San Mateo Ixtatán, 
los muertos han sido muchos más, pues la tensión interna de las comunidades 
fue subiendo cuando la aldea Pojom se convirtió en eje de la resistencia. 
 
 
 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  27 

 

Mapa 1. Territorio q’anjob’alano, Guatemala 

 El Estado pone todas las facilidades para que las empresas desarrollen sus 
actividades y pone a su servicio el aparato de seguridad y de justicia. En Bari-
llas se decretó un estado de sitio que sirvió para tener en prisión casi un año a 
nueve activistas de la oposición a la empresa. En Yich Kisis, se instalaron una 
comisaría de la Policía Nacional Civil y un destacamento militar dentro de las 
instalaciones de PDHSA. La criminalización y persecución penal de los líderes 
y autoridades comunitarias ha sido una de las estrategias más constantes y 
efectivas, como en el resto del país (de León, 2018). Entre 2012 y 2015 se die-
ron cuatro oleadas de detenciones, por las que llegado 2016, siete de las más 
importantes autoridades y activistas de la zona estaban presos y muchos más 
con orden de captura. En el juicio desarrollado en julio de ese año, la juez 
Yassmin Barrios les absolvió y dejó clara la actuación del Ministerio Público y 
el aparato judicial de Huehuetenango a favor de los intereses de las empresas 
(Bastos, 2017a): “Entendimos que se quiere criminalizar la conducta de líderes 
ancestrales y comunitarios por lo que pedimos a los respetables fiscales que no 



28  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

criminalicemos a las comunidades indígenas” (Bufete de Derechos Humanos, 
2017, p. 11). Pese a este despliegue de medios y acciones, ninguna de las tres 
hidroeléctricas se ha puesto en marcha aún, pues la resistencia desplegada des-
de las comunidades organizadas lo ha impedido por ahora. 

Resistencia y organizaciones comunitarias 

Desde antes del fin del conflicto armado, en el norte de Huehuetenango se fue-
ron reconstruyendo y recreando formas organizativas dentro del Movimiento 
Maya. La organización en este territorio destaca por la combinación de ideas y 
militancias revolucionarias y mayanistas, que en otros espacios están enfrenta-
das (Camus, 2010). Dentro de estas dinámicas de recuperación destaca el re-
surgimiento de diversos tipos de autoridades comunitario-religiosas, que 
reasumen sus funciones con más fuerza ante el deterioro de las condiciones de 
vida (Deuss, 2007). Varias de las iniciativas comunitarias que se dan en este 
territorio van confluyendo hacia la idea de una coordinación regional que cuaja 
en 2005 en el Patqum, el Parlamento Q’anjob’al, que buscaba ser el espacio de 
reconstitución y búsqueda de autonomía de actores organizados chujes, popti-
es, akatekos y q’anjob’ales desde una perspectiva territorial (Juárez, 2006; 
Camus, 2010; Castillo, 2010). 

Cuadro 1. Consultas comunitarias en territorio q’anjob’alano 

Fuente: CPO, sin fecha. *Porcentaje calculado a partir de las cifras totales de población 
según el Censo de 2002 (INE, 2002). 

Estando en este proceso, empezaron a realizarse en el territorio las consultas 
comunitarias de buena fe que definieron la acción política desde ese momento. 

Municipio Fecha Participantes A favor En contra Porcentaje de 
participación* 

Santa Eulalia 30/08/2006 18,094 5 18,089 60.09 

San Antonio Huista 12/05/2007 5,774 0 5,774 45.55 

San Miguel Acatán 12/01/2007 12,861 7 12,854 58.94 

Nentón 11/08/2007 19,842 0 19,842 68.46 

Barillas 23/06/2007 46,499 9 46,490 61.18 

San Juan Ixcoy 13/05/2008 12,014 3 12,011 62.01 

Soloma 17/10/2008 23,768 4 23,764 66.44 

Jacaltenango 26/07/2008 27,250 0 27,250 79.22 

Santa Ana Huista 06/08/2008 4,696 0 4,696 63.73 

San Rafael la 
Independencia 

28/04/2009 2,433 0 2,433 22.46 

San Mateo Ixtatán 21/05/2009 25,647 1 25,646 85.50 

San Sebastián Coatán 24/09/2009 13,569 3 13,566 75.29 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  29 

 

Unos meses después de la consulta pionera llevada a cabo en el vecino depar-
tamento de San Marcos (Van der Sant, 2009), en julio de 2006, cinco munici-
pios del sur de Huehuetenango organizaron consultas comunitarias simultáneas 
ante la amenaza de una concesión minera en sus territorios (Morales, 2006; 
Mérida y Krenmayr, 2008). En agosto de ese año se realizó la consulta de bue-
na fe en Santa Eulalia, en la que participaron 18,000 personas, que de forma 
abrumadora dijeron no a la presencia de minería en el territorio municipal (Juá-
rez, 2006). Posteriormente, a lo largo de los siguientes tres años, en todos los 
municipios del norte de Huehuetenango se fueron desarrollando consultas co-
munitarias, algunas de forma preventiva, otras ante amenazas directas. En cada 
una de ellas se dio una alta participación que refrendó el rechazo el acoso a los 
bienes naturales en el territorio. (Mérida y Kremayr, 2008, Quiñonez, 2018).9 
 Allá donde se producen conflictos por la llegada de las empresas, la organi-
zación comunitaria surgida de las consultas se consolida. En Barillas se forma 
la Asociación de Defensa de los Recursos Naturales, que trabajan con los Co-
codes y asambleas y autoridades comunitarias de las aldeas afectadas.10 Cuan-
do es descabezada, el protagonismo lo tomó la Auditoría social de Barillas, y 
conjuntamente organizaron el plantón que por varios años impidió el paso de 
vehículos y trabajadores a la planta hidroeléctrica. En Santa Eulalia, el Movi-
miento social se consolidó a nivel interno en conflicto con el alcalde municipal. 
En San Mateo, Pojom se convirtió en centro de la resistencia, a base de asam-
bleas y alcaldes comunitarios. Las antiguas patrullas de autodefensa fueron el 
núcleo de apoyo a la empresa y se produjeron conflictos locales en el área. San 
Juan Ixcoy siguió activo desde el núcleo que estuvo en la alcaldía, mientras en 
Soloma, San Sebastián Coatán y los municipios akatekos no hubo tanta organi-
zación. 

Surgimiento del Gobierno Ancestral Plurinacional 

Como en otras partes del país, en Los Cuchumatanes las consultas comunita-
rias de buena fe cristalizaron en coordinaciones territoriales. A partir de las 
primeras consultas en Huehuetenango se formó en 2006 la Asociación por la 
Defensa de los Recursos Naturales de Huehuetenango (ADH) (Mérida y 
Krenmayr, 2008), una de las bases para que en 2009 surgiera el Consejo de 
Pueblos de Occidente (CPO), que agrupa a coordinaciones territoriales de co-
munidades movilizadas en las consultas en todo el país (Castillo, 2017). Las 
comunidades del área q’anjob’alana participaron en esta dinámica, pero desde 
el inicio de la conflictividad, los vínculos identitarios históricos y los políticos 
habían propiciado la solidaridad y las acciones conjuntas entre actores 
q’anjob’ales, chujes y akatekos, y así la defensa del territorio consolidó la 
coordinación que venía formándose alrededor del Patqum (Juárez, 2006).11 
 Fue la violencia estatal la que acabó haciendo necesaria la unidad regional. 
Llegado el año 2013, la aplicación sistemática de medidas represivas contra las 
diferentes movilizaciones locales provocó su conjunción organizativa. En abril, 



30  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

el traslado de los restos del líder asesinado Daniel Pedro desde Huehuetenango 
a Santa Eulalia fue toda una demostración de dolor y rabia. Un mes después, 
cuando la Policía Nacional Civil capturó en Barillas de forma ilegal a Mynor 
López, miembro de la oposición a Hidro Santa Cruz, en San Mateo Ixtatán la 
gente salió a la carretera y detuvo a la patrulla que le llevaba, obligando a libe-
rarle. En septiembre de ese año, un nuevo intento de captura de Mynor derivó 
en una verdadera batalla campal en Barillas y el envío de contingentes de poli-
cía. Ante ello, vuelve a aparecer la solidaridad: se montan retenes en San Juan 
Ixcoy, Santa Eulalia y San Mateo Ixtatán, provocándose una crisis de orden 
público a nivel regional durante varios días con detenidos, heridos y un muerto. 
Ante esta situación, se buscó un diálogo con autoridades departamentales y 
nacionales y se logró un pacto en que el ministro de Gobernación se compro-
metió a consultar el envío de policía a la zona. 

Todo lo que es el año 2013 es cuando empezamos a organizarnos. Empe-
zamos a tener las asambleas permanentes en territorio q’anjob’al... La se-
gunda detención de Mynor, ahí sí que fue efectiva la coordinación en todo 
el territorio. Casi ya tenemos unos dos reuniones o algo así en donde anali-
zamos “entonces ¿qué vamos a hacer? si vienen a capturar a alguien o si 
vienen hacer algo, ¿qué vamos a hacer?”... Ya hay más comunicación, ya 
hay más fuerza, ya hay más asambleas. Y cuando se hace una asamblea, se 
hace en todos los territorios… en todos los municipios (Lorenzo Gregorio 
Francisco, entrevista 11 de enero de 2017). 

Esta crisis hizo que la coordinación política se concretase entre diversas movi-
lizaciones comunitarias del norte de Los Cuchumatanes que habían convivido 
con y en la ADH. Los hechos de ese año continuaron con una serie de reunio-
nes desarrolladas y frustradas con las autoridades, lo que fue concretando la 
necesidad de presentar un frente común. Así, en diciembre de 2013 se tomó la 
decisión de formalizar la articulación con el nombre de Payxail Yajaw Konob’ 
Akateka, Chuj, Popti’ Q’anjob’al, Gobierno Ancestral Plurinacional Akateko, 
Popti’, Chuj y Q’anjob’al, como una estructura de coordinación de los colecti-
vos organizados de los municipios y comunidades del área, articuladas sobre la 
base los pueblos que la forman:  

Fue el 16 de diciembre de 2013, donde hubo el encuentro aquí en San Pedro 
Soloma, donde se declaró públicamente el Gobierno Ancestral. Fue el 16, 
porque allí se elaboró documentos, porque el 16 iban a llegar el gobernador 
y el gobierno, y porque nuestra idea es declarar (el Gobierno ancestral) de-
lante de ellos. Pero no es la primera vez, sino la presentación pública. (Lo-
renzo Gregorio Francisco, entrevista 11 de enero de 2017). 

La decisión llevaba detrás un análisis de la experiencia reciente de organiza-
ción y movilización. Las autoridades locales y comunitarias oficiales habían 
apoyado las movilizaciones en sus inicios en lugares como Barillas, pero en el 
desarrollo de la conflictividad, las empresas y el gobierno habían atacado su 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  31 

 

autonomía para ponerlos de su lado. Por ello, estos grupos decidieron basarse 
en las formas de organización comunitaria propias de cada lugar y se retomó la 
legitimidad de las autoridades espirituales de la región, que ellos llaman “auto-
ridades ancestrales”. 

Los que ocupan esos cargos, los alcaldes auxiliares, Cocodes, municipali-
dad, todos fueron copados por la empresa… Se hizo el análisis de que todos 
están vendidos, entonces ¿con quién nos ubicamos? Pues a nuestros princi-
pios y a nuestras propias autoridades ancestrales. Entonces así vamos em-
pezando a llegar de que sí tenemos un derecho (Lorenzo Pez, entrevista 18 
de mayo de 2015). 

A partir de ese momento, sus miembros ya no son meros activistas, en sus dife-
rentes niveles deben ser escogidos en asamblea, convirtiéndose en y actuando 
como autoridades comunitarias. Se busca crear una estructura que tenga base 
en cada comunidad, y se reúna por municipios y de ahí por los pueblos que 
conforman el territorio q’anjob’alano: 

Cada nación que elige sus 13 personas, para así cualquier medio, cualquier 
información o cualquier declaración, que ellos den la declaración. Como 
Gobierno Plurinacional se hacen las asambleas por municipio y por regio-
nal. Regionales cada año. Y ya lo que es reuniones ordinarias y reuniones 
por comisiones, cada quince días, cada diez días (Lorenzo Gregorio Fran-
cisco, entrevista 11 de enero de 2017). 

Desde su formación, el Gobierno Ancestral Plurinacional se va convirtiendo en 
uno de los actores que representan los intereses de las comunidades del norte 
de Huehuetenango en la escena política. Una de sus labores más importantes es 
articular las diferentes luchas de resistencia antihidroeléctricas y también se 
actúa de forma conjunta ante los casos de represión y acción policial contra los 
miembros de las diferentes resistencias. 
 Cada una de las iniciativas que se suman al GAP mantiene la presencia en 
la política local de cada municipio y, desde 2015, lo electoral se ha convertido 
en parte importante de las lógicas de movilización, acción política y defensa 
del territorio en Los Cuchumatanes. Estas organizaciones locales formalizaron 
candidatos para alcaldes por Winaq, y de cara a este evento electoral, el CPO 
se vinculó con la fuerza de izquierdas denominada Convergencia, que supuso 
la distancia entre tendencias que venían con tensiones desde hacía tiempo.12 
Además, el Gobierno Ancestral Plurinacional tiene cada vez más presencia en 
la política nacional a través de la participación de su coordinador y portavoz 
Rigoberto Juárez en la Asociación de Autoridades Ancestrales, colectivo que 
consolida a estos actores locales comunitarios cuya actividad ha ido crecien-
do.13 



32  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

El Payxail Yajaw Konob’ y la reconstitución 

El Payxail Yajaw Konob’ surge entonces como una estructura de organización 
y representación política que pretende ser aglutinadora de las luchas presentes 
en ese momento e interlocutora frente al Estado. Pero tenemos que entenderlo 
como un paso organizativo más en la búsqueda a largo plazo de la autodeter-
minación y la reconstitución. No basa su legitimidad en la capacidad negocia-
dora o la fuerza, sino en su arraigo histórico en el territorio q’anjob’alano. El 
mismo nombre de ancestral reclama una historicidad que utiliza el lenguaje de 
la reconstitución, a base categorías cargadas de significados políticos: 

Miles de años antes de que el Estado guatemalteco se creara, las naciones 
originarias de ascendencia maya ya habitábamos estas tierras y territorios, 
con gobiernos propios cuya trascendencia era el mantenimiento de la con-
vivencia armónica y equilibrada entre la población y ésta con la naturaleza 
y el cosmos. Los gobiernos de las naciones originarias en territorio Maya 
aún se dedican a orientar, motivar, garantizar la protección de la vida en su 
más amplia expresión. (Carta abierta dirigida al mandatario guatemalteco, 
Dr. Alejandro E. Giammattei Falla, con motivo de su visita realizada el 25 
de enero de 2020 a San Mateo Ixtatan, 23 de enero de 2020). 

Esta continuidad histórica está representada de hecho por las autoridades an-
cestrales de los diferentes centros espirituales de la región: “El Paxil Yajawil 
Konob se parece a Iqb’ajwom, quienes llaman a consejo, a diálogo, al trabajo, 
a caminar juntas y juntos. Los Mamin y los Chikay, los principales, los 
Iyom’be, los Ajnab’al, que dan ideas, guían, orientan” (GAP, 2018). La impor-
tancia otorgada a esta faceta espiritual se muestra en que la primera actividad 
conjunta del GAP fue una sanación ritual del terriotrio: 

Empezamos la sanación al territorio… se empieza a hacer ceremonial por 
toda el área de San Juan, de Soloma, de Santa Eulalia, de San Mateo, Bari-
llas y todo eso. Y luego en San Sebastián Coatán, en San Miguel Acatán y 
San Rafael. Y luego todavía llegamos a hacer la sanación en el lugar de Ja-
caltenango (Lorenzo Gregorio Francisco, entrevista 11 de enero de 2017). 

La historia es considerada como la base de los conocimientos propios, que se 
convertirían en base de sus acciones políticas, como es propio de los procesos 
de reconstitución: 

Hemos invocado a nuestros creadores y formadores, hemos invocado a 
nuestros héroes y mártires, hemos invocado a los guardianes de los cuatro 
puntos cardinales para que trenzados a la pasión del tiempo, celebremos el 
triunfo de la vida sobre la muerte. (Declaración de la Primera cumbre de 
nacionalidades originarias Akateko, Chuj, K’iche’, Mam, Popti y 
Q’anjob’al, 28 de agosto de 2015). 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  33 

 

Este pasado preestatal, esta historia de resistencia y estos elementos propios no 
aparecen para una evocación nostálgica o para mostrar una pertenencia común. 
Son la base para una concepción de los fines de la acción política más allá de la 
mera defensa contra las hidroeléctricas: 

La construcción desde nuestras comunidades sobre la libre determinación, 
autonomía sobre nuestros territorios y de nuestro fomento, así como nuestro 
desarrollo económico… El fortalecimiento desde las nacionalidades de as-
cendencia maya para la reconstrucción de un Estado plurinacional (Primera 
Cumbre de nacionalidades originarias Akateko, Chuj, K’iche’, Mam, Popti 
y Q’anjob’al 26 al 28 de agosto de 2015). 

Esta figura de la plurinacionalidad “se desarrolla en un marco de autonomía y 
libre determinación”, entendida “dentro de la unidad territorial de la República 
que hoy se denomina Guatemala” (GAP, s/f a). Esta voluntad queda clara 
cuando se plantea que el GAP “coopera con las instituciones de la República 
de Guatemala y Organismos internacionales” (Primera Cumbre de nacionali-
dades originarias). 
 En todas estas cuestiones, entonces, el Gobierno Ancestral Plurinacional 
actúa dentro de las lógicas y usando el lenguaje de la reconstitución. Como su 
nombre también indica, su actuación se hace a partir de concebirse como pue-
blos-nación. Estas naciones son el sujeto de la ancestralidad y por tanto han de 
ser los sujetos de la autodeterminación: 

En este territorio milenario y sagrado del pueblo Q’anjob’al hemos convi-
vido en armonía y equilibrio las naciones Maya Akateka, Maya Chuj, Maya 
Popti’ y Maya Q’anjob’al, hasta que la invasión y la colonización intentó 
imponer otra forma de vida y pensamiento mediante estrategias de terror y 
la violencia, pero la sabiduría y el profundo amor por la vida, se sobrepusie-
ron. (Carta abierta, 23 de enero de 2020). 

Conclusiones: Reconstitución en tiempos de despojo 

En este texto se ha mostrado de forma sucinta el proceso por el que en comuni-
dades akatekas, chujes y q’anob’ales ubicadas en Los Cuchumatanes se dio un 
proceso de organización política que ha llevado a la conformación de una ins-
tancia como es el Paxil Yajawil Konob, el Gobierno Ancestral Plurinacional, 
que busca enfrentarse a los actores que promueven el extractivismo en sus te-
rritorios desde los derechos como pueblos originarios. Esta experiencia es simi-
lar a otras que se han dado en Guatemala y con más matices en el resto Améri-
ca Latina, que han hecho de las comunidades y territorios la base de la movili-
zación indígena en esta fase de neoliberalismo extractivista. 
 El despojo y la violencia que actualmente se viven en Los Cuchumatanes 
forman parte de la relación histórica de los mayas de esta región con el Estado 
guatemalteco, como lo es en distintos grados y formas parte de la experiencia 



34  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

de lo que implica ser indígena en todo el continente. El Estado se ha hecho 
presente como ejecutor de estos despojos con el uso y la normalización de mé-
todos violentos. Ante todo esto, las colectividades q’anojb’alanas han ido gene-
rando y recreando formas de organizarse y hacer frente a estas agresiones y 
exclusión desde una institucionalidad comunitaria. En esta fase histórica actual, 
la lucha indígena se caracteriza por hacerse desde la idea de ser unos pueblos 
que tienen unos derechos conculcados por la colonialidad. En su proceso de 
lucha, y para poder exigir estos derechos, estos pueblos buscan reconstituirse, 
recuperar los elementos propios perdidos o negados por esta dominación étni-
co-racial. Esta operación político-ideológica no sólo es discurso, en las prácti-
cas se van constituyendo elementos del sujeto político, basados en la imagen de 
lo ancestral adaptada a la situación actual. Como resultado, surgen elementos 
nuevos, inspirados en prácticas históricas, producto del entorno y momento en 
que se dan. 
 El Gobierno Ancestral Plurinacional es un ejemplo de todo esto, como parte 
del proceso de reconstitución como pueblos en que están inmersos los actores 
mayas de Guatemala al menos desde finales del siglo XX. Sería un caso de la 
reconstitución más creativa, pues no se trata de recuperar o recrear una institu-
ción ya existente, como ha ocurrido con numerosas alcaldías indígenas en el 
país; sino de crear un tipo de instancia nueva, producto de los tiempos actuales 
pero respondiendo a la voluntad de continuidad con las ancestrales. Este caso 
muestra algunos de los elementos que entran en estos procesos de reconstitu-
ción que ahora se están dando en todo el continente. Como una forma de em-
pezar a dar forma a esta propuesta, quiero plantear que en estas dinámicas de 
reconstitución intervienen al menos tres elementos: las ideas sobre nación, 
pueblo, comunidad que se manejan de forma política; el pasado histórico espe-
cífico que se quiere recuperar y en el que se anclan las prácticas; y las circuns-
tancias precisas en que se da el proceso. 
 Las ideas sobre la nación que están en la base de la concepción de los indí-
genas como pueblos conllevan una forma de concebir el colectivo, su historia y 
su cultura, que a veces llevan a versiones lineales y simplificadas del pasado, 
como una forma de justificar los derechos actuales. La visión lineal del pasado, 
la búsqueda de héroes, la necesidad de considerar como ancestral – es decir, 
precolonial – a todo lo que actualmente es propio – es decir, diferente –, se 
pueden entender como esencialismo estratégico (Spivak, 2003); pero también 
son una claudicación ante los parámetros más rígidos y excluyentes del nacio-
nalismo clásico. Esta concepción de la nación es uno de los elementos que ca-
racteriza la modernidad occidental; y el hecho de que esté presente sin cuestio-
namientos en una doctrina que busca conscientemente deshacerse de todo ele-
mento de este origen colonial ocidental, muestra hasta qué punto la nación es 
fundamental en el “modo de conciencia” (Anderson, 1983) actual; y también 
hasta qué punto los indígenas forman parte de este mundo común. 
 Pero, por lo que vemos, las formas de entender lo que es propio se nutren 
de las experiencias históricas específicas de Los Cuchumantanes. La forma 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  35 

 

sociopolítica pueblo-nación es nueva en el área: las unidades precoloniales – 
algunos de cuyos rasgos han persistido – no eran cerradas y autoexcluyentes ni 
se correspondían exactamente con los idiomas hablados (Vásquez Monterroso, 
2020). Por eso, para ser sentida como propia, la figura de pueblo ha de adaptar-
se a las unidades identificación sobre las que se asienta la acción política. En 
este caso, la unidad territorial q’anjob’alana es multilingüe, formada por varios 
colectivos. Siguiendo los parámetros de la construcción de la nación, cada uni-
dad lingüística se asume como tal, pero la unidad de acción política no se co-
rresponde con éstas, sino que sería el “pueblo plurinacional q’anjob’alano”: 
“Cuando hablamos del pueblo Q’anob’alano estamos hablando del pueblo 
Q’anjob’al, Chuj y Akateko, somos de una familia” (Juárez, 2006, p. 85). Así, 
la forma pueblo se ajusta a la historia específica de esta región en forma de 
komon amaq’. 
 Esto conlleva a que en este caso se busque una unidad política plurinacio-
nal, mientras que en otros casos, pese a referirse a pueblos completos, son or-
ganizaciones con una base territorial parcial. Así ocurre con el Consejo de 
Pueblos K’iche, basado en Santa Cruz del Quiché o el Consejo del Pueblo 
Kaqchikel, que funciona en el departamento de Chimaltenango. De esa manera, 
el mismo concepto de pueblo se adapta a la realidad identitaria y sociopolítica 
existente, y esto hace que la reconstitución tenga características propias. Otro 
ejemplo de la importancia de la historia específica es cómo lo ancestral se en-
tiende ligado a los especialistas espirituales. Esto remite al hecho de que en el 
área q’anjob’alana las medidas liberales de finales del siglo XIX e inicios del 
XX redujeron la capacidad de acción autónoma de las autoridades comunitarias 
civiles, por lo que Alcaldes rezadores y otras figuras espirituales tomaron su 
papel en la comunidad. De esta forma, al buscar en su pasado, los q’anjob’ales 
no recurren a instituciones civiles como ocurre en lugares como Totonicapán, 
Nebaj o Santa Cruz de Quiché; sino a las espirituales. 
 Esta relación entre los Alcaldes rezadores y los miembros del GAP supone 
la reconciliación entre unas figuras que en años previos escindieron su actuar. 
Pero ocurre de forma diferente. Después de perder bastante poder político en 
los años sesenta, quedaron centradas en lo espiritual (Davis, 1997), ahora vuel-
ven a tener incidencia política, pues su presencia es importante y sus consejos 
muy valorados por el GAP. Pero no se regresa a la situación histórica. Ahora 
no se encargan de la labor política, lo hacen unos actores que actúan como au-
toridades comunitarias y son herederos de las movilizaciones de los años seten-
ta y ochenta. Este desajuste entre la naturaleza de las unidades territoriales 
existentes en su momento y las que se reconstruyen ahora, es un ejemplo que 
se podría traspasar a otros elementos socioculturales – espiritualidad, formas 
comunitarias – que se buscan reconstituir, pues sobre ellos han pasado cinco 
siglos de dominación y subyugación. La diferencia entre lo que en siglo XVI 
pensaban los mayas que debería ser una unidad política y lo que piensan en el 
siglo XXI, es una de las cuestiones que convierten a la reconstitución de los 
pueblos en un proceso más creativo que restaurativo.  



36  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

 Estos procesos son dinámicas políticas y, por tanto, se dan en las condicio-
nes y según las circunstancias específicas del momento. No basta la voluntad 
de una acción conjunta desde bases identitarias, como se intentó con el Patqum 
unos años antes. La reconstitución necesitó razones prácticas para avanzar: la 
necesidad de acuerparse ante el acoso de la estrategia de criminalización por 
parte del Estado. Así ha ocurrido con otras articulaciones territoriales como el 
Parlamento Xinka, las Autoridades Ancestrales Ixiles o el Consejo de Autori-
dades Indígenas y Comunitarias Maya Ch’orti’, que surgieron para organizar la 
oposición a proyectos extractivos, consolidando procesos previos. Como se 
dijo, el proceso de la reconstitución empezó hace tiempo, y la fase que estamos 
analizando es heredera de lo que se avanzó en la fase del conflicto y después 
del reconocimiento multicultural ligado a la firma de la paz y antes. En ese 
momento surgieron elementos que ahora encontramos, como la figura de lo 
maya que aglutina otras identidades que se proponen nacionales. Frente a eso, 
la importancia del territorio y de las instancias comunitarias locales en la lucha 
actual pueden ayudar a comprender la importancia dada a cada uno de los pue-
blos-nación y a sus autoridades comunales en las propuestas reconstitutivas. 
 Lo que claramente marca estos momentos es la lucha contra el despojo y, 
por eso, se reinterpreta el pasado desde esta categoría con la propuesta de los 
“cuatro despojos” como forma de calificar la relación de los pueblos indígenas 
con el mundo occidental. Este despojo está marcado por la violencia y, por eso 
en algunos casos (CPO, 2012) incluso se recupera la categoría de los “holo-
caustos” que se utilizó en los momentos de posguerra. Esta presencia perenne y 
ahora renovada de la violencia por parte del Estado puede ayudar a entender 
una de las paradojas de los procesos de reconstitución, y en concreto de lo que 
vemos en Guatemala. Por un lado, existe una clara voluntad de autogobernarse 
en la medida de lo posible y el horizonte autonómico es evidente. En el Paxil 
Yajawil Konob, el mismo nombre de Gobierno es una provocación a un Estado 
nación centralista como el guatemalteco. En sus acciones hay un proyecto de 
autogobierno que pretende ser desarrollado según los principios e instituciones 
propias. Pero, por otro lado, para terminar con esa forma violenta de relación 
hay que cambiar las normas existentes. Por ello, la clara vocación de autode-
terminación no impide un reconocimiento de la pertenencia al Estado guate-
malteco. A pesar de la crítica a su carácter criollo y oligárquico y las muestras 
de parcialidad contra ellos, se insiste en buscar diálogo, en utilizar su legalidad 
y en participar electoralmente en su gestión. 
 Así, lo que está ocurriendo en Los Cuchumatanes muestra cómo los pueblos 
indígenas de América Latina están respondiendo a esta ola de despojo – una 
más en su historia – buscando recuperar lo que les hace ser diferentes a esos 
estados nacionales de base colonial que les han excluido y explotado. El resul-
tado son unas instituciones, comportamientos y planteamientos nuevos, creati-
vos que están sirviendo para avanzar en que estos pueblos pasen a convertirse 
en sujetos políticos dotados de capacidad de autodeterminación, al tiempo que 
se cuestiona el sistema neoliberal existente desde su misma base. 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  37 

 

* * * 

Santiago Bastos Amigo es doctor en Antropología Social por el CIESAS Oc-
cidente y la Universidad de Guadalajara, México. Fue investigador de 
FLACSO Guatemala desde 1988 hasta 2008. Desde entonces es Profesor In-
vestigador de CIESAS, ahora en su Unidad Sureste, mientras en Guatemala es 
Profesor Investigador Emérito de FLACSO y miembro del Equipo de Comuni-
cación y Análisis El Colibri Zurdo y del equipo de Prensa Comunitaria. Se in-
teresa por la participación política de los indígenas, y sus investigaciones se 
centran ahora en los efectos que las dinámicas de la globalización están tenien-
do en las comunidades indígenas de Guatemala y México, y cómo éstas están 
reaccionando para oponerse a las agresiones que sufren sus territorios. 
Dirección: CIESAS, Unidad Regional Sureste, Carretera a San Juan Chamula km. 3.5, s/n, 
Barrio la Quinta San Martín, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México, C.P. 29247. 
Correo electrónico: santiagobastos@gmail.com 
 
 

Notas 

1  Agradezco a Araceli Burguete, Diego Vásquez Monterroso, Rigoberto Quemé y Édgar 
Esquit, así como a mis nuevos compañeros de CIESAS Sureste y a los dictaminadores 
de ERLACS por su acuciosa lectura de versiones previas de este texto. Espero a haber 
recogido sus propuestas y recomendaciones con la misma seriedad con la que ellos las 
aportaron. 

2  En este texto hablaremos de forma indistinta de Cuchumatanes, territorio q’anjob’alano, 
y norte de Huehuetenango. Cuando se hable de territorio q’anjob’alano me refiero a este 
conjunto habitado por los cuatro pueblos mencionados; y cuando se habla de lo 
q’anjob’al será para hablar de este pueblo y su territorio en concreto, de forma diferen-
ciada a chujes, akatekos y popti’s. 

3  Para Gellner, ser nación étnica no es suficiente para ser nación como sujeto político: 
“cultura y voluntad no bastan para la constitución las naciones, se requiere consolidar un 
vínculo político dado por el ejercicio de la autodeterminación” (Cordero, 2018, p. 15). 

4  Paralelo a la reconstitución, se mantiene en algunos actores indígenas la idea de “resti-
tuir”, reconstruir al imperio andino o mexica que desplegaban el movimiento mexicane-
ro, o el movimiento indianista del cono sur. (Burguete, comunicación personal, 8 de di-
ciembre de 2020). 

5  Sobre el Estado contrainsurgente, la movilización en su contra, la participación indígena 
en ella y las atrocidades del Ejército para cortarla, existe una vasta y muy amplia biblio-
grafía en Guatemala. Consúltense los informes del REMHI (ODHAG, 1998) y de la 
Comisión de esclarecimiento histórico (CEH, 1999) así como la colección de Historia 
reciente de Guatemala de FLACSO (Figueroa Ibarra et al, eds, 2013). Sobre la movili-
zación indígena en concreto, ver Bastos y Camus, 2003; Cojtí, 1997; MacLeod, 2017. 

 
 
 



38  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

 
 
6  Estas 100 consultas suponen un tercio de los municipios existentes, movilizándose casi 

un millón de personas en un país de aproximadamente 15 millones de habitantes (Bas-
tos, 2015). 

7  Vásquez Monterroso (2020, p. 381-392) habla de tres niveles de unidades territoriales: 
chinamit como “unidad pequeña de familias y vecinos”, el amaq’ como “un conjunto de 
dos más chinamit fuertemente relacionados entre sí, que tienen… un territorio, una o va-
rias especializaciones económicas y una historia compartida” y el Winaq, “nivel supe-
rior de organización social.. varios amaq’ unificados… el grado de centralización es 
mayor”.” 

8  La información que se muestra a partir de este punto del artículo sobre estos conflictos y 
su regionalización provienen del seguimiento realizado desde Prensa Comunitaria. Refe-
rirse a cada noticia hecho por hecho sería interminable, pero se puede consultar en su 
página web (prensacomunitaria.org). Para ver un resumen de cada uno de estos conflic-
tos, consúltese Bastos (2017a). Sobre el caso de Barillas ver Guereña y Zepeda (2012), 
Colibrí Zurdo (2014) y Bastos et al (2015); para Santa Eulalia, Rivera (2013), Rivera y 
de León (2018) y Quiñonez (2018); y sobre Pojom y Yich Kisis, Janiot y Hernandez, 
(2018) y Pohlenz (2020). 

9  En prácticamente todos los municipios, la proporción de participación respecto a la po-
blación total estuvo alrededor de dos tercios, llegando incluso al 85 por ciento (Tabla 1). 

10  Los Consejos Comunitarios de Desarrollo – COCODES – son el eslabón más bajo de la 
estructura estatal de desarrollo. Se eligen en asamblea en los núcleos submunicipales de 
población. En algunos lugares, como Barillas, forman parte de esas estructuras de acción 
comunitaria según las lógicas comunales, mientras que en otros responden a los intere-
ses institucionales de las municipalidades (Bastos, 2015). 

11 En el área poptí’, vinculada históricamente a este núcleo q’anjob’alano pero con desarro-
llo propio, la movilización por defensa del territorio osciló entre los dos núcleos organi-
zativos y ahora está integrada en CPO a través del Consejo del Pueblo Wuixtaj. Pese a 
ello, aparece como una de las naciones que forman parte del Gobierno Ancestral Pluri-
nacional. 

12  Winaq es el único partido político que se declara maya en Guatemala. Fue fundado en 
2007 por Rigoberta Menchú y otras figuras públicas. Convergencia es la plataforma po-
lítico-electoral creada en 2015 por Pablo Monsanto, exdirigente de la URNG que rompió 
con este partido en 2005. 

13  La Asociación reúne autoridades ancestrales de ámbito local y regional reconstituidas en 
este cambio de siglo de diversas comunidades y pueblos. Se han hecho presentes en muy 
diversos momentos políticos, convirtiéndose en uno de los sujetos que define la acción 
política indígena actual. 

Referencias 

Avancso (2017). Industrias y proyectos extractivos en Guatemala. Una mirada global. 
Guatemala: Asociación para el Avance de las Ciencias Sociales en Guatemala. 

Bastos, S. (2015). Guatemala: rearticulación comunitaria en el contexto neoliberal, en 
Dinámicas de inclusión y exclusión en América Latina. Conceptos y prácticas de 
etnicidad, ciudadanía y pertenencia, B. Potthast, C. Büschges, W. Gabbert, S. Hensel, 
O. Kaltmeier (eds). Serie Eththnicity, Citizenship and Belonging in Latin America, vol. 
4 Madrid / Frankfurt: Iberoamericana / Vervuert. 

______ (2017a). Informe de contexto sociohistórico de la conflictividad en el norte de 
Huehuetenango Revista Eutopía 4, 211–243. 



Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  39 

 

______ (2017b). El juicio a las autoridades comunitarias del norte de Huehuetenango: 
defensa del territorio y criminalización. Revista Eutopía, 4: 179–191.  

______ (2019) Investigación social y acción política en contexto de violencia. Reflexiones 
en torno a mi experiencia en Prensa Comunitaria en Guatemala. Encartes 
Antropológicos. Revista digital multimedia. 2 (3) (marzo 2019), 163–196.  

Bastos S. y Camus, M. (2003) Entre el mecapal y el cielo. Desarrollo del movimiento maya 
en Guatemala (con Manuela Camus). Guatemala: FLACSO-Guatemala/Cholsamaj. 

Bastos S. y de León, Q. (2014). Dinámicas de despojo y resistencia en Guatemala. 
Comunidades, Estado, empresas. Guatemala: Diakonía / Colibrí Zurdo. 

Bastos S., de León Q., Rivera, N., Rodríguez, N. y Lucas, F. (2015). Despojo, movilización 
y represión en Santa Cruz Barillas, en Dinosaurio reloaded. Violencias actuales en 
Guatemala, Manuela Camus, S. Bastos y J. López (coord..), 271–302. Guatemala: 
FLACSO/Fundación Constelación. 

Bonfill, P. (2007) Introducción, en Identidad y organización indígenas de cara al siglo XXI, 
México: CDI. 

Bufete de Derechos Humanos (2017) Extractos de la sentencia parcialmente absolutoria de 
las autoridades ancestrales de Santa Cruz Barillas y Santa Eulalia de Huehuetenango, y 
de otras resoluciones del caso. Guatemala: Bufete de Derechos Humanos 

Camus, M. (2008). La sorpresita del Norte. Migración internacional y comunidad en 
Huehuetenango / Sjiqʹbʹalkʹulal txʹotxʹ Norte: yelilal xolkonob'laq k'al anima yul tx'otx' 
Chinab'jul. Guatemala: INCEDES, CEDFOG. 

______ (2010). La movilización indígena en Huehuetenango, en El movimiento maya en la 
década después de la paz, 1997-2007, S. Bastos y R. Brett (comp.), 313–345. 
Guatemala: F&G Editores. 

Carmagnani, M. (1988). El regreso de los dioses: el proceso de reconstitución de la 
identidad étnica en Oaxaca siglo XVII y XVIII. México: Fondo de Cultura Económica. 

Casaus, M. (2009) Genocidio: ¿la máxima expresión del racismo en Guatemala? Cuadernos 
del Presente Imperfecto, 4 Guatemala: FyG Editores 

Casaverde, J. (2003). Estructura social y política Jakalteka. Rancho Palos Verdes, CA: 
Fundación Yaxté. 

Castillo, I. (2010). Especificidades de los movimientos indígenas en el altiplano occidental 
guatemalteco en contra de la acumulación global en El movimiento maya en la década 
después de la paz, 1997-2007, S. Bastos y R. Brett (comp.), 313–345. Guatemala: F&G 
Editores. 

CEH. (1999). Guatemala, Memoria del Silencio. Guatemala: Comisión de Esclarecimiento 
Histórico. 

Chán, A. (2016). Reconfiguración del territorio: empresas hidroeléctricas, estado y pueblos 
indígenas. El Norte de los Cuchumatanes, Huehuetenango. Tesis para la Maestría en 
Gestión Social Para el Desarrollo Local. Facultad Latinoamericana de Ciencias 
Sociales FLACSO-sede Quetzaltenango, Guatemala. 

Cojtí, D. (1997) Ri Maya’ Moloj pa Iximulew. El Movimiento Maya (en Guatemala). 
Guatemala: IWGIA / Cholsamaj. 

Cordero, S. (2018) La plurinacionalidad desde abajo. Autogobierno indígena en Bolivia y 
Ecuador Quito; Bolivia: FLACSO Ecuador : Programa de las Naciones Unidas para el 
Desarrollo Bolivia : Suecia Sverige, 

CPO. (sin fecha) El derecho de consulta de los pueblos indígenas en Guatemala: la ruptura 
entre el discurso y la práctica. Periodo 1996–marzo 2010. Guatemala: Consejo de 
Pueblos de Occidente, CSA-TUCA, MSIGC, UTC-CSI-IGB 

______ (2012). Consejo de Pueblos de Occidente.  Proyecto Político, Documento, 
Guatemala: Consejo de Pueblos de Occidente 

Davis, S. (1997). La tierra de nuestros antepasados, Guatemala-Vermont: CIRMA, 
Plumsock Mesoamerican Studies. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


40  |  ERLACS No. 113 (2022): January-June 

 

De León, Q. (2018). Represión y cárcel política en Guatemala, en Pensar Guatemala desde 
la resistencia. El neoliberalismo enfrentado. Guatemala: FyG / Prensa Comunitaria.  

Figueroa Ibarra, C., Tischler Visquerra, S., Taracena Arriola, A., Álvarez Aragón, V. y 
Urrutia, E. (eds.) (2013) Guatemala: Historia reciente (1954–1996). 5 tomos. 
Guatemala, FLACSO. 

Garay , A. (2014). Las lecturas múltiples de una frontera: Huehuetenango y la Sierra de los 
Cuchumatanes. Boletín Americanista, (69), 79–95. 

Gellner, E, 1983. Naciones y nacionalismo. Madrid: Alianza Universidad.  
Gobierno Ancestral Plurinacional. (sin fecha) Paixal Yajawil Konob’ Akateko, Chuj, Popti’, 

Q’anob’al. Trifoliar Guatemala: Gobierno Ancestral Plurinacional  
______ (2018). Documento interno. Guatemala: Gobierno Ancestral Plurinacional  
Grandia, Liza (2010) Tz’aptz’ooqeb’. El despojo recurrente al pueblo q’eqchi’. Ciudad de 

Guatemala: Asociación para el Avance de las Ciencias Sociales en Guatemala 
Hurtado, M. (2011). Organización y lucha rural, campesina e indígena. Huehuetenango, 

Guatemala, 1981, en Guatemala, la infinita historia de las resistencias, Manolo Vela 
(coord.). Guatemala: Magna Terra Editores. 

INE 2002 Características de la población y de los locales de habitación censados. Censos 
Nacionales IX de población y VI de habitación 2002. Guatemala: Instituto Nacional de 
Estadísitca 

Janiot, P. y Hernández, T. (2018). Guatemala, ironía a granel: exguerrilleros operadores 
políticos de las hidroeléctricas, Avispa Midia, https://avispa.org/guatemala-ironia-a-
granel-exguerrilleros-operadores-politicos-de-las-hidroelectricas/. 

Juárez, R. (2006). La experiencia del Parlamento Q’anjob’al, Chuj y Akateko, en Memoria. 
Primera jornada de estudios y experiencias sobre territorio, poder y política. 
Huehuetenango. Guatemala: CEDFOG. 

Kobrak, P. (2003). Huehuetenango: historia de una guerra. Huehuetenango: CEDFOG, 
Magna Terra. 

La Farge, O. (1994). La costumbre en Santa Eulalia, Guatemala: Yax te'-Cholsamaj. 
La Farge, O. y Byers, D. (1997) El pueblo del cargador del año. Guatemala: Yaxté-CIRMA. 
López, N. (2018). Gobierno Plurinacional Q'anjob'al, Popti', Chuj, Akateko y Mestizo y el 

poder  local en el departamento de Huehuetenango 2013 a 2014 Tesis. Quetzaltenango: 
Licenciatura en Ciencia Política, Universidad Rafael Landívar. 

Lovell, G. (1990). Conquista y cambio cultural. La sierra de los Cuchumatanes de 
Guatemala 1500-1821. South Woodstock, Vermont: CIRMA/ Plumsock. 

Macleod, M. (2015) Buen vivir, desarrollo y depredación neoliberal en el siglo XXI, Revista 
pueblos y fronteras. 10 (19)  ene./jun. 

______ (2017) Ri Ajxokon ri Amaq’i’ Chi Iximulew. Organizaciones revolucionarias, 
indianistas y pueblos indígenas en el conflicto armado- Análisis y debates. Guatemala: 
Editorial Maya Wuj.  

Martínez Peláez, S. (1971) La patria del criollo. Guatemala: Editorial Universitaria de 
Guatemala. 

McCreery, D. (1989). Tierra, mano de obra y violencia en el Altiplano guatemalteco: San 
Juan Ixcoy. Revista De Historia, 19 (enero), 19–35.  

Mérida, C. y Krenmayr, W. (2008). Sistematización de experiencias, asamblea 
departamental por la defensa de los recursos naturales renovables y no renovables de 
Huehuetenango. Guatemala: CEDFOG. 

Morales, A. (2006). Experiencias de acción social y movilización política en 
Huehuetenango. Las consultas comunitarias en contra de la minería a cielo abierto. en 
Memoria. Primera jornada de estudios y experiencias sobre territorio, poder y política. 
Huehuetenango. Guatemala: CEDFOG. 

https://www.google.com/url?q=https://avispa.org/guatemala-ironia-a-granel-exguerrilleros-operadores-politicos-de-las-hidroelectricas/&sa=D&source=hangouts&ust=1582752164205000&usg=AFQjCNFIbVDMVwAz2Vj6uX5aBbmCWrowtQ
https://www.google.com/url?q=https://avispa.org/guatemala-ironia-a-granel-exguerrilleros-operadores-politicos-de-las-hidroelectricas/&sa=D&source=hangouts&ust=1582752164205000&usg=AFQjCNFIbVDMVwAz2Vj6uX5aBbmCWrowtQ


Santiago Bastos Amigo: El Gobierno Ancestral Plurinacional Q’anjobál en Guatemala  |  41 

 

ODHAG (1998) Guatemala. Nunca más. Informe del Proyecto Interdiocesano de 
Recuperación de la Memoria Histórica – REMHI- Guatemala: Oficina de Derechos 
Humanos del Arzobispado de Guatemala (4 volúmenes). 

Piedrasanta, R. (2009). Los Chuj, unidad y rupturas en su espacio. Ciudad Guatemala: URL/ 
CEMCA/Armar editores. 

______ (2016). Migraciones, remesas y transformaciones en el espacio doméstico y el 
hábitat de comunidades indígenas en los Cuchumatanes, Huehuetenango, Guatemala. 
Ciencias Sociales y Humanidades, 3 (1), 35–45.  

Quiñonez, A. (2018). Autonomía Comunitaria y sujeto político en torno a la noción de 
Gobierno Ancestral Plurinacional en el Norte de Huehuetenango, Tesis de Licenciatura 
en Antropología. Escuela de Historia, Universidad de San Carlos, Guatemala. 

Rasch, E. (2012). Transformations in Citizenship. Local Resistance against Mining Projects 
in Huehuetenango (Guatemala). Journal of Developing Societies 28 (2), 159–184.  

Rivera, N. (2013). Jolom Konob: El pueblo de Santa Eulalia y la agresión empresarial, 
Reporte de Campo no 2, noviembre 2013. Guatemala: Colibrí Zurdo/CIESAS. 

Rivera, N., y de León, Q. (2018). Breve historial de agravios contra Rigoberto Juárez, 
autoridad ancestral, en Pensar Guatemala desde la resistencia. El neoliberalismo 
enfrentado. Guatemala: FyG/Prensa Comunitaria. 

Santos, B. de S., (2008) Pensar el Estado y la sociedad: desafíos actuales. La Paz: Muela 
del Diablo Editores 

______ (2009) Una epistemología del Sur: La reinvención del conocimiento y la 
emancipación social. Buenos Aries: CLACSO. 

Sieder, R. (2002). Multiculturalism in Latin America: Indigenous Rights, Diversity and 
Democracy, Palgrave Press, Basingstoke and London. 

Schabib, I. (2013). Nación política vs. Nación cultural. Acceso el día 29 de enero de 
2021http://eju.tv/2013/11/nacion-politica-vs-nacion-cultural/ 

Spivak, G. (2003) ¿Puede hablar el subalterno? Revista Colombiana de Antropología, 39, 
297–364. 

Svampa, M. (2019) Las fronteras del neoextractivismo en América latina. Conflictos 
socioambientales, giro ecoterritorial y nuevas dependencias. CALAS: México.  

Tapia, L. (2020) Aportes al debate sobre Movimientos Sociales en Latinoamérica: Ciclo de 
conferencias sobre Movimientos Sociales. Quito: SIPAE. 

Tejada, M. (2002). Historia social del norte de Huehuetenango. Guatemala: CEDFOG. 
Tzul, G. (2016) Sistemas de Gobierno Comunal Indígena. Mujeres y tramas de parentesco 

en Chuimeq´na´. Guatemala: Maya Wuy /SCEE /Tzikín. 
Uk’ux B’e. (2008). Historia Mayab’ Capítulo: Mayer Maya’ Nawom B’aanuhom. 

Cosmocimientos y prácticas mayas antiguas. Serie Oxlajuj Baqtun. Guatemala: 
Aspocación Maya Uk’ux B’e  

Van der Sandt, J. (2009). Conflictos mineros y pueblos indígenas en Guatemala. La Haya, 
Paises Bajos: CORDAID. 

Warren K. (1998) Indigenous Movements and their Critics. Pan-Maya Activism in 
Guatemala. Princenton University Press, Princenton 

Yagenova, S. (2012). La industria extractiva en Guatemala: Políticas públicas, derechos 
humanos y procesos de resistencia popular en el periodo 2003-2011. Guatemala: 
FLACSO. 

 


