Kloosters aan de Hinthamerstraat en in de omgeving van de Sint-Janskerk op de plattegrond van ‘s-Hertogenbosch van Barlandus,
circa 1572. Van onder naar boven, langs de Dieze, parallel aan de centraal lopende Hinthamerstraat: de gasthuiszusters (die vroeger
aan de rechterzijde van de Hinthamerstraat woonden), de predikheren en de Zusters van Orthen. Rechts van de Sint-Janskerk is de
kerk van het Groot Begijnhof (nu de Parade) getekend met erboven het aangrenzende zwartzusterklooster aan de Papenhulst. Schuin
links daarboven is aan de Clarastraat het clarissenklooster weergegeven (BHIC, 343 Collectie kaarten en tekeningen, inv. nr. 1999)



77

Jan Sanders

Verkloostering in het vijftiende-
eeuwse ’s-Hertogenbosch

’s-Hertogenbosch werd in de middeleeuwen bevolkt door vele geestelijken. Naast de grote
schare seculieren herbergde de stad talrijke kloosterlingen van verschillende aard. Naar
schatting bestond de Bossche bevolking in de zestiende eeuw voor achttien procent uit
geestelijken® Daarmee scoorde de stad procentueel het hoogst onder de Brabantse steden.
De kloosterlingen onder hen hadden, parallel aan de ontwikkeling van de stad, binnen en
buiten de muren onderdak gevonden en geschapen in gebouwen die voldeden aan hun
eisen. Wanneer hun gemeenschappen groeiden was aanpassing van hun woning veelal
noodzakelijk. Lukte dat om een of andere reden niet, dan moesten ze op zoek naar een
andere woongelegenheid. Sommige enthousiast begonnen stichtingen haalden het niet
en verdwenen. Anderen smolten al dan niet onder dwang samen, wat met spanningen
gepaard kon gaan. De wereldlijke en geestelijke overheid probeerde grip te houden op deze
bewegingen en waar mogelijk ze bij te sturen om uitwassen te voorkomen en om, op zijn
minst, invloed te behouden. Omgekeerd zochten de nieuwe stichtingen de steun van de
gevestigde kerkelijke en wereldlijke instellingen.

Er waren kloosterlingen die al in een ordeverband waren ondergebracht toen ze zich
in de stad vestigden. Hier werkten het toeziende oog van de orde en de regels die gevolgd
moesten worden sturend en louterend. Nadere afspraken met de stedelijke en geestelijke
overheid voorkwamen botsingen. Maar ook dan ging het nog wel eens mis omdat iedere
nieuwkomer zijn eigen plaats onder de zon wilde verwerven. Met geestelijk geroepenen
die buiten ordeverband leefden, lag het ingewikkelder. Deze vrije vogels, die letterlijk
ongeordend en ongeregeld het experiment niet schuwden en buiten de geéffende paden
wandelden, lieten zich moeilijker in de gewenste banen leiden. Kerk en staat was er veel
aan gelegen ook deze groep binnen de afgepaalde terreinen te leiden.

In dit artikel gaan we na hoe tussen de dertiende en de vijftiende eeuw het religieuze
landschap zich in ’s-Hertogenbosch ontwikkelde en hoe dit uitmondde in een herbronning
op de kloosterregel.> Semi-religieuze groeperingen werden ingekapseld in een orde, kregen
een kloosterregel en ‘verkloosterden’ in korte tijd ontwikkelden ze zich tot kloosterlingen.
Daarnaast ontstonden er devotionele groepen die nieuwe religieuze levensvormen ontwik-
kelden en in mindere mate verkloosterden. Om dit beeld goed te kunnen volgen moeten
we in een aantal gevallen de gegevens over deze gemeenschappen uit de oudere literatuur
corrigeren.

De geestelijken binnen de katholieke kerk worden verdeeld in een seculier deel en een regulier deel. In tegenstelling tot de seculiere
clerus volgen de regulieren een kloosterregel en leven doorgaans in kloosterverband, gegroepeerd in diverse kloosterordes.

Ook voor andere steden zijn vergelijkbare studies uitgevoerd. Zie bijvoorbeeld voor de situatie in Nijmegen de scriptie van Martijn
Cissen over Nijmeegse vrouwenkloosters: Martijn Cissen, Vrouwenkloosters en begijnhuizen in Nijmegen (Nijmegen, 2004) waarvan
een bewerking te vinden is: http://www.huisvandenijmeegsegeschiedenis.nl/info/Vrouwenkloosters_en_begijnhuizen



78 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse 's-Hertogenbosch

Nieuwe religieuze gemeenschappen in de stad

De overdaad en luxe binnen de Kerk in de elfde en twaalfde eeuw leidden tot het ontstaan
van groeperingen die op zoek gingen naar het armoede-ideaal uit de beginjaren van de
Kerk. Hervormingspredikers als Norbertus van Xanten en later Franciscus van Assisi en
Dominicus Guzman konden binnen de gevestigde structuren van de Kerk gebracht en
gehouden worden en vormden nieuwe, kerkelijk erkende gemeenschappen, respectieve-
lijk norbertijnen, franciscanen en dominicanen. Andere groeperingen, zoals de katharen,
plaatsten zich echter buiten de Kerk en riepen vervolging over zich af.

Rond 1100 waren naast de belangrijkste kloosterorde in het Christelijke Westen, de
benedictijnen, nieuwe orden ontstaan, zoals kartuizers, cisterciénzers en norbertijnen.
Iedere orde legde andere accenten in haar geloofsbeleving. Hun kloosters waren in hoofd-
zaak op het platteland gevestigd en maakten deel uit van de rurale economie. Rond 1200
boden de groeiende steden ideale woonplaatsen voor een nieuw type kloosterling. Hun
afhankelijkheid van de plattelandseconomie was minder groot, omdat zij, gevestigd binnen
de bevolkingscentra, in hun inkomsten voorzagen door bedelen. In veel steden ontstonden
rond die tijd kloosters van franciscanen (minderbroeders) en dominicanen (predikheren),
levend volgens een kerkelijk goedgekeurde regel binnen een rechtstreeks onder de paus
ressorterend ordeverband.

Aanvankelijk werden ook vrouwen opgenomen bij de norbertijnen en cisterciénzers,
vaak in dubbelkloosters, gebouwen waarin mannen en vrouwen woonden in van elkaar
afgescheiden afdelingen. Sinds de afwijzende houding van deze orden hiertegen, respectie-
velijk in de decennia voor en na 1200, konden vrouwen niet meer bij hen terecht. Nieuwe
vrouwelijke orden konden na het Tweede Lateraans Concilie (1139) niet meer gesticht
worden. Voor vrouwen waren daarmee de mogelijkheden tot een kloosterleven beperkt.
Nieuwe leefvormen, vooral voor vrouwen, kwamen dientengevolge hoofdzakelijk in de
steden op. Het bekendst zijn de begijnen en hun minder talrijke mannelijke tegenhangers,
begarden of bogarden, die in de dertiende eeuw parallel aan de franciscanen en dominica-
nen de steden gingen bevolken. In hun zoektocht naar nieuwe religieuze uitingen bereik-
ten dergelijke groeperingen de rand van het kerkelijke spectrum. Hun samenwonen buiten
ordeverband en zonder regel en strikte controle riep vragen op omtrent de zuiverheid van
hun bedoelingen. De aarzelende houding van de bedelorden tegenover vrouwen veran-
derde na enige tijd. Ze ontwierpen voor hen een afzonderlijk statuut, een ‘tweede regel’.
Zo konden kloosters van dominicanessen en clarissen (franciscanessen) gesticht worden.

Er werd bovendien een mogelijkheid geschapen een religieus leven in gemeenschap te
leiden zénder strakke richtlijnen, namelijk via de zogeheten ‘derde regel’. Zowel de regel
van Dominicus als die van Franciscus vormden daarvoor een basis. Losse gemeenschappen,
vaak als penitenten (boetelingen) aangeduid, ontkwamen door het aanvaarden van deze
regel aan mogelijke beschuldiging van ketterij. Regelingen voor dergelijke gemeenschap-
pen van dolenden tussen wereld en Kerk hadden zich aanvankelijk meestal op lokaal of
regionaal niveau ontwikkeld totdat de predikheren zich in 1285 over hen ontfermden. Deze
broeders en zusters van boetvaardigheid konden zich als derde orde aan de predikheren
verbinden (na de dominicanen als eerste en de dominicanessen als tweede orde). De eerste
zusters die dit leven gemeenschappelijk wilden leiden, gingen in het begin van de veertien-
de eeuw samenwonen in Rome. Vandaaruit verspreidde deze levenswijze zich.? De derde
orde van Franciscus ontstond enkele jaren later in Itali¢ als een vergelijkbare organisatie
van leken. Oorspronkelijk georganiseerd in broederschappen kregen deze penitenten in



> o s ow

10

79

1289 een vaste kerkelijke vorm doordat de paus bij bul hun leefregel vaststelde. Deze regel
staat bekend als derde regel van Franciscus, ook al was deze heilige hier volledig buiten
gebleven en kregen de leden van de eerste orde, de minderbroeders, er geen vat op.* Na een
eerste overwicht van de franciscaanse derde orde kende de dominicaanse in de vijftiende
eeuw meer succes, vooral onder vrouwelijke leden.s Hoe kunnen we de Bossche kloosters
tegen deze achtergrond situeren?

Wilhelmieten

Het wilhelmietenklooster Porta Coeli op
de Baseldonk buiten de stadswal staat als
oudste klooster van ’s-Hertogenbosch te
boek. Het hoorde tot de oudere garde kloos-
ters die op het platteland gericht waren.
Zijn oorsprong zou liggen in een groep
eremieten (kluizenaars) uit de directe
omgeving waarmee Winandus van Basel
in 1205 een klooster bij ’s-Hertogenbosch
startte.® Een ordeverband ontbrak toen nog,
maar al snel koos de gemeenschap voor
aansluiting. Rond 1244 of 1245 zouden deze
kloosterlingen toegetreden zijn tot de orde
der wilhelmieten.” De eerste directe bron
over hun aanwezigheid in ’s-Hertogenbosch
dateert uit 1259 en geeft tevens aan dat ze
toen inderdaad deel uit maakten van de
orde van de wilhelmieten.® Hun leefwijze
was gebaseerd op de regel van Benedictus.

Zegel van het wilhelmietenklooster op de Bazeldonk, 1494
(BHIC, Klooster Sophiae Domus in Vught, inv.nr. 41)

Franciscanen

Zonder onderbouwing worden voor de komst van de franciscanen of minderbroeders naar
’s-Hertogenbosch diverse jaren genoemd: 1206, 1228 en latere jaren.® Een direct bewijs
van hun aanwezigheid vinden we niet eerder dan 1274.7° Ze volgden de regel van Sint-
Franciscus, waarin naast armoede prediking een belangrijk element vormde. Hun klooster
en de hertogelijke kapel waren toen de enige twee godshuizen voor de Bossche burgers in
de stad. De parochiekerk stond in Orthen en voor de Sint-Janskerk, buiten de stadsmuren,
was de kiem amper gelegd.

Bogaerts, Het klooster Hertoginnedal, 3-4; Meersseman, Dossiers, 23.

Van Engen, De derde orde, 22-25.

Simons, Bedelordenkloosters, 152-153.

Een door Gijsbertus Coeverincx, deken van het Bossche kapittel (t 1613), overgeschreven aantekening uit een jaargetijdenboek
van dat klooster meldt dat Winaldus de Basilea jaarlijks op 1 januari in het klooster herdacht werd. De overige aantekeningen van
Coeverincx lijken niet uit het jaargetijdenboek afkomstig. Er wordt in uitgelegd dat Winaldus in 1195 enige eremieten uit de buurt
bijeengebracht had om een klooster te vormen buiten de stad en dat dit klooster in 1205 daadwerkelijk begonnen zou zijn: AAB, hs.
83, f. 97r; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, eds. Van den Elsen en Hoevenaars, dI. 2, 396-397. Het is onduidelijk waaraan Coeverincx
deze laatste gegevens ontleend heeft.

Elm, Beitrdge zur Geschichte, 57-58.

Camps, ONB1, 351-352 nr. 271 d.d. 1259 mei 7.

Kuijer, s-Hertogenbosch, 62 met annotatie.

Camps, ONBI, 43-434 nr. 343 d.d. 1274 maart 30.



80 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

Dominicanen

In het jaar 1303 vinden we het eerste harde bewijs van in ’s-Hertogenbosch woonachtige
dominicanen of predikheren.”” Hun vestiging had kort tevoren plaatsgevonden. In 1296
werden een huis en erf aan de Hinthamerstraat verkocht aan twee predikheren, Godfried
van der Heze en Wouter van Reimerswaal,” volgens de kroniek van het klooster een beves-
tiging van de aankoop uit 1292. Eveneens in 1296 keurde het generaal kapittel de stichting
goed en werd de gemeenschap in de orde opgenomen.” Ze volgde vanaf het begin de regel
van Dominicus. Zoals hun gangbare naam al aangeeft was de verspreiding van Gods Woord
een kerntaak voor hen.

Clarissen

De tweede orde van Sint-Franciscus maakte kennis met de stad door de stichting van het
Clarissenklooster krachtens de testamenten van ridder Willem van den Bosch uit 1332
en latere jaren.™ De bewoners van het klooster volgden de regel van Clara van Assisi in
verzachte vorm. De eerste zusters kwamen in 1349 in het klooster, dat tien jaar later offici-
eel besloten werd, een handeling waardoor de bewoners levenslang afgesloten werden van
de buitenwereld (insluiting of inclausuur).’s

Begijnen

Zonder kloosterregel leefden in Den Bosch
toen al de begijnen, de zusters verbonden
aan het Groot Gasthuis en de bogarden. De
begijnen, van wie het ontstaan in ’s-Hertogen-

Py i
bosch teruggaat tot voor 1274, volgden geen M“"““m“““"““":" ;“““’f“""
regel maar leefden volgens eigen statuten in SERS S ey g

. omnepobafi nmrmgmmﬂmunm
een veel losser verband.” In tegenstelling tot T T

. Crrernran arrre

de eerder genoemde groepen konden de begij- ’me eE 4 Jﬂmm a-‘fma-
nen hun persoonlijk bezit behouden en na Sptirtring rmfﬂ-ﬂ( ], Sn_;%?
verloop van tijd het begijnhof verlaten. Twee Jpatufaice Sai euousc. ¢

L - — =

door de meesteressen uit het stadsbestuur te

X . 06 008 i l'tpomuflmwll
kiezen provisoren waarborgden vanaf 1340 sﬁ%ﬂwpnﬁ

het stadstoezicht.'” Later ontstond elders in S0, toee -mm
de stad een tweede, veel kleiner begijnhof.*® : : -.4”"»%&'
Begijnen, dominicanen en clarissen vestig- Wromée: bet topas

den zich in de onmiddellijke nabijheid van

de Sint-Jan buiten het oude stadscentrum. ) o
Begin van een graduale van de kerk van het Groot Gasthuis,
vijftiende of zestiende eeuw (AAB, handschrift 19)
Bogarden

Bogarden waren in Brabant vanaf het midden van de dertiende eeuw aanwezig. In de loop van
de veertiende en vijftiende eeuw breidden ze zich verder uit over de Nederlanden.™ In ’s-Herto-
genbosch woonden de bogarden — zo wil de literatuur — in of voor 1309 in de Verwerstraat.
Een bewijs voor deze datum ontbreekt tot op heden. De kerkhistoricus Schutjes is verant-
woordelijk voor dit jaartal. Hij heeft het foutief overgenomen van zijn voorganger Foppens.
Laatstgenoemde sprak over 1319 als jaar van vestiging, voortbordurend op Van Oudenhoven
en Gramaye.” Een legaat van Willem van den Bosch aan de priester van de bogarden uit 1332
voor zijn jaargetijde is voor zover bekend hun eerste betrouwbare vermelding.**



81

Evenals de begijnen werden de bogarden wegens hun verhoudingsgewijs vrije levenswijze
met een scheef oog aangekeken door hun omgeving. De Bossche kroniekschrijver Molius
meldde dat bogarden in zijn stad een hervorming ondergingen in 1439.” Daaruit werd
vervolgens geconcludeerd dat ze sinds dat jaar de derde regel van Sint-Franciscus volgden.
Ze leefden echter ook tevoren al volgens die regel, of werden ten minste op die wijze aan-
geduid. Het zojuist genoemde legaat van Willem van den Bosch uit 1332 zou ten goede
komen van de priester van de bogarden.>* Blijkbaar was maar één persoon van hen pries-
ter. Drie jaar later paste hij deze schenking aan. De testator liet in zijn nieuwe testament
optekenen dat zijn gift ten goede moest komen aan de priester van de broeders van de derde
orde van Franciscus in ’s-Hertogenbosch.” Ongetwijfeld is hiermee wederom de gemeen-
schap van bogarden bedoeld, maar nu met een nieuwe status.

Het Concilie van Vienne (1311-1312), waarvan de uitkomsten in 1317 wereldkundig
gemaakt werden door paus Johannes XXII als de Constitutiones Clementinae, had zich scherp
gericht tegen de losse levenswijze van begijnen en bogarden, met als gevolg dat velen van
hen de derde-orderegel van Franciscus aannamen. De Bossche begijnen deden dit niet, maar
de bogarden kozen blijkbaar eieren voor hun geld: ze werden tertiaren. Hiermee gehoor-
zaamden ze aan de bisschop van Luik die in 1333 aan alle bogarden in zijn bisdom de derde
regel van Franciscus voorschreef. Bogarden in Diest, Middelburg, Mechelen en Aarschot
hadden tevoren al voor deze regel gekozen. Op 30 september 1346 woonden een of meer
vertegenwoordigers van de Bossche bogarden het generaal kapittel van de derde orde bij.*
Uit de verschillende wijze van formuleren in de testamenten van Willem van den Bosch
mogen we concluderen dat de Bossche bogarden deze regel tussen 1333 en 1335 aanvaard
hebben. Latere vermeldingen van deze groep bevestigen dit.””

Werken van barmhartigheid

n
12
13

De snelle bevolkingsgroei van de steden resulteerde in problemen die nieuwe structuren
behoefden. De armenzorg moest in de stad georganiseerd worden, pelgrims die in groten
getale naar heiligdommen in de stad trokken of personen op doorreis vroegen om opvang.

Camps, ONBI, 774-775 nr. 647 d.d. 1303 augustus 22.

Camps, ONB1, 653-654 nr. 539 d.d. 1296 juni 30.

Meijer, De predikheeren, 2; Meijer, Chronicon, 17-22. De kroniek van het klooster deelt tevens mede dat deze dominicanen al in 1286
's-Hertogenbosch bereikten.

AAB, inv. nr. llIA4 (testament d.d. 1332 februari 16). Dit testament en de volgende zijn uitgegeven door De Bruijn, ‘Cnodingen en
Dichieringen’, 44-54.

Hoekx, Archief, I; Roggen, De Clarissenorde, 98-99.

Camps, ONB, 431-433 nr. 343 d.d. 1274 maart 30; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 52-62.

BAH, Bisschoppen van 's-Hertogenbosch, doos 5A, f. 211r-212r.

Bij de kerk van het Groot Begijnhof alsmede bij die van Bokhoven, Orthen, Vlijmen en Vught woonden in de vijftiende eeuw kluizena-
ressen (bijvoorbeeld in 1434: BHIC, MA, inv. nr. 135). Alleen van de kluizenares in Vught is bekend dat ze bij haar insluiting in 1557
beloofde de regel van Augustinus te volgen: Van Dijck, ‘Kluizenaressen’, 7.

Callaye, ‘De Nederlandsche Beggaarden’, 8.

Gramaye, Taxandria, 32; Van Oudenhoven, Beschryvinge der Stadt, 33; Foppens, Historia, 296-297; Schutjes, Geschiedenis, dI. 4, 397.
AAB, inv. nr. ll1A4.

Wilhelmus Molius, Kroniek, 131.

Callaye, ‘De Nederlandsche Beggaarden’, 16-17 noot 1 toonde de ondeugdelijkheid van deze conclusie al aan.

AAB, inv. nr. llIA4.

SAH, 184 Clarissenklooster, inv. nr. 1.

Callaye, ‘De Nederlandsche Beggaarden’, 16-17 noot 1, 20. Het generaal kapittel is een bijeenkomst van de leiders van de afzonder-
lijke kloosters van een orde ter voorbereiding van belangrijke beslissingen.

In 1357: Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 200.3; in 1386: Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 200.3 en 265.10;
in 1401: SAH, RAH, inv. nr. 1182, f. 280v; in 1408: SAH, RAH, inv. nr. 1186, f. 22r.



82 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

Begraven van doden in de kerk. lllustratie in een Zuid-Nederlands getijdenboek, circa 1470 (AAB, handschrift 6)



83

De slechte hygiénische omstandigheden leidden tot ernstige ziekten. De opvang en verzor-
ging van zieken, armen en pelgrims kon goed uitgevoerd worden door personen die zich
met een religieus oogmerk hiervoor wilden inzetten. Rondom gasthuizen ontstonden (semi)
religieuze gemeenschappen die zich het lot van de hulpbehoevende medemens aantrokken.

Naast de meer algemene opvanghuizen voor gasten en zieken verschenen gemeen-
schappen die zich toelegden op specifieke ziekenzorg, zoals de cellieten: cellebroeders
en cellezusters. Hun ontstaan ligt in het begin van veertiende eeuw, ten tijde van de grote
pestepidemieén. Formeel gezien moeten ze in de rij van begijnen en begarden geplaatst
worden. De oudste cellebroeders vonden dan ook hun oorsprong bij de begarden.?® Deze
actieve, vaak uit vrouwen bestaande stroming, had haar bakermat in het Rijnland. Over
het begin heerst veel onzekerheid. Er is geen sprake van een stichter, stichtingsplaats of
stichtingsjaar. De aanhangers wilden de werken van barmhartigheid in praktijk brengen,
vooral de verzorging van zieken en het afleggen en begraven van overledenen (sinds 1207
het zevende werk van barmhartigheid). Dat onderscheidt hen van begijnen en begarden.

Oorspronkelijk woonden ze in afzonderlijke huisjes of cellen bij de kerk of bij instel-
lingen van liefdadigheid. Daarvan zou de naam cellebroeders en cellezusters afgeleid zijn.
Ook wordt voor een verklaring van hun naam gewezen naar het woord cella als grafkapel.
Hoe dan ook, korte tijd later werd wonen in gemeenschap de normale samenlevingsvorm
van de cellieten. In Keulen bestond in 1308 al een cellebroedersgemeenschap.? De mannen
heetten ook wel lollarden (niet te verwarren met de lollarden in Engeland), de vrouwen
zwesteren. Deze termen die vanaf de veertiende eeuw frequent gebruikt werden, kenden
geen scherpe begrenzing en moeten dus telkens met de nodige voorzichtigheid geinter-
preteerd worden.* Behalve bovengenoemden waren er nog leken met religieuze aspiraties
die we niet in een groepsverband kunnen plaatsen.’* Het scala van devotionele groepen en
personen in de steden werd daarmee steeds gevarieerder.

Deze pauperes Christi (armen van Christus) kozen ervoor in gemeenschap te wonen maar
niet onder een erkende kloosterregel. Ze veroverden een gewaardeerde plaats in de steden.
Ze beoefenden er de werken van barmhartigheid, waaraan grote behoefte was ten gevolge
van de pest en andere ziekten en ongemakken. Vele kerkelijke gezagsdragers waren echter
bang dat deze populaire bewegingen die dicht bij het volk stonden, de eenheid en het gezag
van de Kerk zouden aantasten. Zij bekeken dergelijke gemeenschappen buiten de erkende
kerkorde daarom vaak met argusogen.

De cellieten zochten als reactie daartegen bescherming bij de hoogste leiders van de
Kerk. Hun strijd voor kerkelijke erkenning werd beloond door de bul van paus Gregorius
XIvan 1377, gericht aan de aartsbisschoppen van Keulen, Trier en Mainz en speciaal aan
de bisschoppen in Duitsland, Brabant en Vlaanderen. Dit pauselijk document gaf hun
beveiliging tegen verdere aanvallen van kerkelijke zijde, die onder meer ontstonden wegens
hun eenvoudige, maar afwijkende kleding.3* In de tijd waarin deze bul werd uitgevaardigd
bestonden er dus ook in Brabant en Vlaanderen al verscheidene cellietengemeenschap-
pen, ook van vrouwen. Dergelijke gemeenschappen in het bisdom Utrecht zijn veelal van

Hotz, Beginen, 96-98.

Grootaers, De Zwartzusters van Lier, 18.

Zie over de lastige interpretatie van het scala aan begrippen Wormgoor, ‘De vervolging’, 107-130. Ook in Holland komt de term lol-
larden voor cellebroeders voor: Leupen, ‘De kloosters’, 67-68.

In 1368 bijvoorbeeld werden de broeders Amoldus de Lijnter, Petrus de Dysa, Petrus de Woesijc en Willelmus de Esden, als losse
individuen in een testament bedacht: BHIC, MA, inv. nr. 130. Eerstgenoemde broeder werd een jaar later benoemd tot executeur-
testamentair van Jutte, dochter van Maarten van Meghen: BHIC, MA, inv. nr. 190.

Zie voor een vertaling van dit document Grootaers, De Zwartzusters van Lier, 18.



84 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

jongere datum.? Het zou niet de laatste aanval zijn tegen gemeenschappen die buiten de
kerkelijke regelingen om een leven in devotie wilden leiden.3*

Gasthuiszusters

De bisschop van Luik gaf in 1277 uitgebreide bepalingen aan de zusters en broeders die toen
verbonden waren aan het Bossche gasthuis van de Maagd Maria, het latere Groot Gasthuis.
Hij schreef een vorm van kloosterlijk samenleven voor onder leiding van een prior of provi-
sor, maar verbood hun zonder zijn toestemming een kloosterregel aan te nemen.>s In 1376
volgden nieuwe reglementen vanuit de Luikse bisschop. Het aantal (gesluierde) zusters werd
beperkt tot zeven, de broeders tot één. In dit stuk werd niet gesproken over een eigen kapel >

Cellieten: zwesteren

Rond 1300 woonden er buiten ordeverband begijnen en gasthuiszusters in ’s-Hertogenbosch.
In de eerste helft van de veertiende eeuw volgden bogarden en cellieten. In ’s-Hertogenbosch
is voor het eerst sprake van een stichting van cellieten in 1335.3 In dat jaar kocht een zekere
Wunna van Utrecht (‘de Traiecto Inferiori’) een huis voor zichzelf en haar gezellinnen. Het
stond aan de Weverhulst, ook wel Papenhulst geheten, grenzend aan het begijnhof3® In 13438,
toen ze een aanpalend goed kochten, werden ze zwesteren genoemd.?* Ook in andere steden
treffen we de naam s(ch)westeren of zwesteren aan, verwijzend naar de Rijnlandse herkomst
van deze stroming. De intensieve handelscontacten van ’s-Hertogenbosch met het Rijnland
kunnen aan deze opkomst hebben bijgedragen. Een relatie met Utrecht wegens de naam
van de leidsvrouwe van deze zustergemeenschap hebben we niet kunnen leggen. Met het
jaartal 1335 ligt de stichting van de zwesteren in ’s-Hertogenbosch erg vroeg, bijna een eeuw
vroeger dan tot nu toe in de literatuur wordt vermeld. Dat aan de stichting van cellieten-
communiteiten een sterke relatie met Duitstalige gebieden ten grondslag lag, is in
Antwerpen pregnant zichtbaar. Daar schonk in 1345 de Duitse koopman Hendrik Zuderman
een huis aan een dergelijke groep zusters en stelde drie mannen als bestuurders aan.*

Ook elders in Brabant treffen we rond het midden van de veertiende eeuw de eerste vermel-
dingen van zwesteren aan: Antwerpen (zoals gezegd in 1345), Mechelen (circa 1350), Brussel
(circa 1360). De naam cellezusters werd in ’s-Hertogenbosch pas mondjesmaat vanaf de
tweede helft van de vijftiende eeuw gebruikt en dan nog meestal met een nadere uitleg: de
cellezusters die wij gewoonlijk zwesteren noemen. De naam zwesteren was in ’s-Hertogenbosch
altijd het meest gangbaar en bleef tot hun opheffing in de zeventiende eeuw bestaan. Buiten
’s-Hertogenbosch werden ze ook wel maten wiven (arme vrouwen) of broodzusters genoemd.

Enkele jaren na de vestiging van de eerste zwesteren blijkt er ndg een dergelijke commu-
niteit te bestaan in de stad. In 1359 bewoonde Heilwig, dochter van Hadewig Stripen, ‘in
vrijwillige armoede’ samen met enkele zusters een huis (‘Heylkens huys’) dat vroeger van
de begijn Metta de Empel was. Ook zij noemden zich zwesteren. Dit huis lag eveneens bij het
Begijnhof, en wel op de Triniteit, vlak bij de Weverhulst en de andere zwesteren. Ze hadden
het in dat jaar ten geschenke gekregen van Margaretha de Vucht.** In 1361 hadden deze
twee zwesteren-gemeenschappen ieder hun eigen leidsvrouwe, martha of moeder geheten.+
Agnes van Sconove was moeder van de zwesteren op de Weverhulst, Grieta de Vucht van de
zwesteren op de Triniteit.** De vrome schenkster blijkt in dat jaar dus aan het roer van de
zusters op de Triniteit te staan. De laatste zwesteren-gemeenschap wordt na 1361 niet meer
genoemd. De aanwezigheid van de schenkingsakte van het huis aan de Triniteit in het
archief van de zwesteren van de Papenhulst doet vermoeden dat de zusters van de Triniteit
opgegaan zijn in deze gemeenschap.



85

Cellieten: lollarden

De lollarden vormden de mannelijke evenknie van de zwesteren. In de zojuist genoemde
verklaring uit 1361 van beide zwesteren-gemeenschappen trad de lollard Johannes de Tiela
als getuige op. Daarmee kunnen we hun aanwezigheid in de stad minstens een halve eeuw
eerder dateren dan tot nu toe gangbaar was, hoewel het onzeker is of we al van een lollarden-
gemeenschap kunnen spreken. Met hen liep de stad eveneens in de pas met andere
Brabantse steden. De vroegste vermelding van lollarden in Antwerpen dateert van 1342.%
Het is verleidelijk te concluderen dat de opkomst van de zwesteren en de lollarden in
’s-Hertogenbosch, net als in Antwerpen, ongeveer gelijktijdig zal hebben plaatsgevonden.
De volgende ons bekende bron over deze gemeenschappen dateert pas van 11 december
1404. Toen hadden ze in ieder geval een vaste woonplaats. Het huis van de celbrueders, zoals
ze toen genoemd werden, stond aan de Triniteit** waar ook de tweede groep zwesteren in
1359 en 1361 gehuisvest was. De enige bekende relatie tussen de zwesteren en de lollarden
is die van 1361. Latere aanwijzingen van onderlinge hulp of athankelijkheid ontbreken.+

Moderne Devotie en ontwakend observantisme

42
43
44
45
46
47

48

De Kerk verkeerde in de veertiende eeuw in een crisis. Het Westers Schisma* had het aanzien
van de Kerk beschadigd, de seculiere geestelijkheid was het vaak meer te doen om opeen-
stapeling van inkomsten dan plichtsgetrouwe vervulling van het ambt en de kloosterregels
werden niet meer zo streng nageleefd als de bedoeling van de ontwerpers geweest was. In de
Nederlanden ageerde Geert Grote tegen de rijke Utrechtse kapittelheren en stelde de levenswijze
van de kloosterlingen danig aan de kaak. Dit mondde niet uit in afbraak van religiositeit maar
luidde juist de start in van een vernieuwde vorm, een nieuwe begijnenbeweging, gemodelleerd
naar moderne, eigentijdse vormen. Deze nieuwe devotie zou bovendien veel oudere kloosters
ertoe brengen hun regel nauwgezet te beschouwen (observare) en nieuw leven in te blazen.

Op het eind van de veertiende eeuw gingen vele personen, vooral vrouwen, ertoe over
samen te gaan wonen in een woonhuis in de stad. Men spreekt wel (na de begijnen) van
de tweede religieuze vrouwenbeweging. Hun doel was om in gemeenschap een leven te
leiden, gewijd aan een vorm van eigentijdse devotie. Ze zochten daarvoor niet de bestaande

Leupen, ‘De kloosters’, 68-69.

Van Engen, Sisters and Brothers, 37-44.

Camps, ONB|, 449-453 nr. 358 d.d. 1277 juli.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 22-26.

Deze kloostergemeenschap is tot nu toe nooit goed onderzocht. In de literatuur wordt ze altijd als een vijftiende-eeuwse stichting
beschreven. Daarom gaan we in dit artikel wat dieper in op haar ontstaan en ontwikkeling.

BHIC, ZZ inv. nr. 26.

BHIC, ZZ inv. nr. 27.

RAA, ZZA, inv. nr. 101.

Vanden Bosch, Monasticon, 15. In Gent woonden vanaf 1346 en 1356 twee groepen vrouwen die als ‘zwestern’ werden aangeduid:
Simons, Bedelordenkloosters, 173-174 en 176. Hun signatuur is in het begin onduidelijk, maar ze passen goed in de ontwikkeling van
de cellenzusters in Brabant.

BHIC, ZZ inv. nr. 28.

Het gebruik van de term ‘'martha’ of ‘maerte” was blijkbaar al vroeg verbreid. Zie ook Goudriaan, ‘Arme vrouwenpersonen’, 111.
BHIC, ZZ inv. nr. 38.

Werken van barmhartigheid, 19. Voor Mechelen staat zelfs 1305 genoteerd.

SAH, RAH, inv. nr. 1184, f. 18r.

Wel werden ze enkele keren gezamenlijk in een testament bedacht, bijvoorbeeld voor 1404: SAH, RAH, inv. nr. 1184, f. 18r; in 1420:
SAH, Sint-Jan, inv. nr. 1240 (2585); in 1433: BHIC, ZZ, inv. nr. 40; in 1500: BHIC, ZZ, inv. nr. 45. Op 15 mei 1413 verkochten enkele door de
begijn Christina Meelmans in 1412 begunstigde gemeenschappen hun schenking. Het waren de meesteressen van het Groot Begijnhof
en bestuurders van de Infirmerie ervan, de broeders bogarden, de cellezusters en de cellebroeders: SAH, RAH, inv. nr. 1188, f. 170r.
Het Westers Schisma (1378-1417) is een periode waarin pausen (in Rome) en tegenpausen (in Avignon) met elk hun eigen aanhang
elkaar tegenwerkten en de eenheid binnen de Kerk ver te zoeken was.



86 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

kloosters op met een geijkte regel. Ook de begijnhoven vormden voor hen geen geschikte
entourage. Ze begonnen kleinschalig, lokaal en als leken, op instigatie van een burger of
priester die hen van een woning in de stad en een bescheiden startkapitaal of andere midde-
len voorzag.* De volgelingen van Geert Grote, die zijn ouderlijk huis in Deventer rond
1374 aan enkele vrouwen gaf om een devoot leven op basis van het evangelie te leiden, zijn
hiervan het vroegste voorbeeld.

De buitenwereld keek vreemd aan tegen deze personen die zich kloosterling noch leek
noemden en een status tussen beide statuten vormden. Zoals eerder de begijnen en bogar-
den wilden ze buiten regulier kloosterverband een religieuze zin aan hun leven geven die
verder ging dan die van de doorsnee christen; en dat op een wijze en in een verband die de
Kerk nog niet erkende. Werken van barmhartigheid vormden geen taak voor hen. De weer-
zin die dit bij hun stadsgenoten opriep, noopte een groot deel van deze groepen ertoe zich
alsnog te voegen in goedgekeurde kerkelijke verbanden. De eenvoud en flexibiliteit van
de regel van de derde orde van de franciscanen en de predikheren maakten deze uitermate
geschikt voor lekengemeenschappen die, aangestoken door nieuwe devotionele ideeén, een
kloosterleven zonder strak keurslijf wilden leiden. Dit gold in het bijzonder voor vrouwen-
gemeenschappen. In het begin legden de leden alleen de gelofte van kuisheid af.

Tevoren waren ook andere groeperingen hier al tegenaan gelopen. De bogarden in
’s-Hertogenbosch hadden bijvoorbeeld al snel de derde regel van Sint-Franciscus aangeno-
men. In de jaren rond 1400 kozen in gemeenschap levende devote vrouwen in de steden al
bij hun stichting of erg kort nadien voor een derde regel. Sommige ‘echte’ moderne devoten,
directe volgelingen van Geert Grote, bleven echter standhouden zonder regel, al hadden ze
statuten en vormden ze op den duur samenwerkingsvormen (kapittels), waarmee ze toch
een soort ordeverband creéerden. Zij wisten een aparte maar geregeld betwiste status in de
kerkelijke organisatie voor zich op te eisen.

Restanten van het klooster van de Zusters van Orthen, geschilderd door Andreas Johannes van Opstal, midden negentiende eeuw
(Collectie Noord-Brabants Museum, ‘s-Hertogenbosch, inv. nr. 00858)




49

50

51

52

53
54

55

56

57

87

De zusters en broeders van Orthen
De Zusters van Orthen waren ontstaan dankzij een schenking van heer Jan van Orthen
in 1409.5° Hij was geen ridder, maar priester.s” Volgens aantekeningen van de zusters zelf
kwam zijn huis aan de Triniteit na zijn dood op 20 september van dat jaar aan zijn nicht
Lijsbeth van Orthen, dochter van Gevaert.5* Hij had haar dit huis met een devotionele
bestemming nagelaten en zij gaf aan zijn wens gehoor. Hij had als uitvoerders van zijn
testament haar broer Peter en de priester Peter van Orthen gekozen.>3

Op 2 februari 1410 kwam Lijsbet Mengers uit Diepenveen ten noorden van Deventer om
samen met Lijsbeth van Orthen zusters bijeen te brengen in heer Jans huis. Lijsbet Mengers
werd de eerste ‘moeder’ van de zusters.>* Daarmee ligt de basis van de Zusters van Orthen
in het klooster Diepenveen, dat in 1400 gesticht was door Johannes Brinckerinck, een van
de belangrijkste volgelingen van Geert Grote. De zusters van Diepenveen leefden de eerste
jaren in de geest van de Moderne Devotie als filiaalhuis van het Meester-Geertshuis. In
1408 namen ze de regel van Augustinus aan en werd het klooster besloten. We hebben geen
aanwijzingen dat Lijsbet Mengers deze regel meebracht naar ’s-Hertogenbosch.ss

Door de aankoop van het huis van Jan van Kessel in 1415 konden de Bossche zusters verhuizen
naar de plek die ze enkele eeuwen zouden bewonen: in de Hinthamerstraat, schuin tegenover
het Clarissenklooster. Daar hadden ze ruimte tot aan de stadsmuur om hun klooster uit te
bouwen. Hun eerste biechtvader zou Bartholomeus Rog geweest zijn, die op 7 mei 1419 aantrad
en tot zijn overlijden op 15 september van het jaar daarop geestelijke leiding gaf aan de zusters.

Tot zover het stichtingsverhaal van de zusters zelf.5* Mogelijk bestaat er verband tussen
de verhuizing van de zusters en het aantreden van de eerste biechtvader enerzijds en de
goedkeuring van de levenswijze van de broeders en zusters van het gemene leven door het
Concilie van Konstanz tussen 1414 en 1418 anderzijds. In de oudste stukken betreffende
deze vrouwen worden ze aangeduid als ‘puelle seu virgines de Orthen’ of als een gasthuis: ‘der
meeghden gasthuys’, gesticht door heer Jan van Orthen.’” Van een gasthuis in de letterlijke

Een bijzondere gift in dit kader is de inboedel, inclusief bibliotheek, van Gijsbert Dou, grondlegger van verscheidene huizen van
Moderne Devoten in en bij Amsterdam, die verdeeld werd tussen de Amsterdamse kloosters van Sint-Mariénveld en Sint-Jan evan-
gelist: BHIC, 2039 Collectie charters, inv. nr. 17.

De ontstaansgeschiedenis van dit huis, zoals samengevat in Weiler, Volgens de norm, 150-154 kent een heel ander verloop dan het
daar geschetste.

SAH, RAH, inv. nr. 1191, f. 319v. Heer Jan van Orthen was lid van de Lieve Vrouwe Broederschap en betaalde in het rekeningjaar
1359/1360 voor zijn intrede: BHIC, /LVB, inv. nr. 116, f. 29v. De broeders namen met een mis en dertien kaarsen afscheid van hun
overleden medebroeder, zoals vermeld staat in de rekening van 1410/1411: BHIC, /LVB, inv. nr. 117, f. 56r.

BAH, Bisschoppen van 's-Hertogenbosch, doos 5A, f. 171r en 172r. Ze stierf op 19 januari 1457 op 92-jarige leeftijd ‘plenum dierum virgo
devota, plena operibus bonis’volgens de zusters. In het rekeningjaar 1457/1458 werd haar doodschuld betaald aan de Lieve Vrouwe
Broederschap: BHIC, /LVB, inv. nr. 119, f. 116v. Ook Molius vermeldt de Triniteit als eerste woonplaats van de zusters: Wilhelmus Molius,
Kroniek, 137. Andere bronnen bevestigen dit: SAH, RAH, inv. nr. 1192, f. 378r; inv. nr. 1202, f. 180v; inv. nr. 1207, f. 164r.

SAH, RAH, inv. nr. 1190, f. 194v.

BAH, Bisschoppen van ‘s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 172r; Dumbar, Reipublicae Daventriensi, 16. Ze hoort daarmee tot de Diepen-
veense zusters die elders zusterhuizen gingen opzetten, en niet tot de hervormers (zie Van Dijk, Salome Sticken, 192-193).

Over Lijsbet Mengers hebben we weinig gegevens. Ze was een dochter van een zekere Theodericus: SAH, RAH, inv. nr. 1196, f. 14r. Ze
zou samen met de adellijke Zwedera van Ruinen of van Rechteren, die het klooster in Diepenveen in 1402 mee zou bekostigen, er zijn
ingetreden: Dumbar, Reipublicae Daventriensi, 16. \Was ze een van haar volgelingen die al in Deventer bij haar inwoonde: Brinkerink, Van
den doechden, 437 Op 21 februari 1407 was Zwedera in Diepenveen overleden. Lijsbet wordt in 1408 niet genoemd onder de eerste twaalf
zusters bij de omvorming van het zusterhuis te Diepenveen tot besloten vrouwenklooster. Salome Sticken, kort tevoren overgekomen uit
het Meester-Geertshuis in Deventer en zelf nog novice, kreeg op 1 oktober 1409 de leiding over zeven novicen. Ze deed haar professie
op 21 januari 1410: Van Dijk, Salome Sticken, 298-299. Mogelijk was Lijsbeth Mengers een van deze zeven novicen en besloot ze tijdens
dit traject terug te keren tot haar oude staat. Of besefte ze dat ze in Diepenveen moest kiezen voor het leven in een besloten klooster of
weggaan. Ze koos in ieder geval voor het laatste en enkele weken na de professie van Salome Sticken kwam ze in ‘s-Hertogenbosch aan.
Al eerder werd vermoed dat er een relatie tussen haar en ‘s-Hertogenbosch bestond. Die zou dateren van circa 1425. Ze zou voor 1429
overleden zijn: Kihler, Johannes Brinckerinck, 319. Op 19 augustus 1429 was ze echter nog in leven: SAH, RAH, inv. nr. 1199, f. 122r.
BAH, Bisschoppen van ‘s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 172r. De aankoop van het huis in de Hinthamerstraat konden we niet terugvin-
den in het Bosch Protocol.

SAH, RAH, inv. nr. 1190, f. 194v; inv. nr. 1191, f. 502v; inv. nr. 1192, f. 387r; inv. nr. 1198, f. 29v; inv. nr. 1199, f. 122r; inv. nr. 1202, f.
180v; inv. nr. 1203, f. 55v; inv. nr. 1207, f. 164r.



88 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

betekenis blijkt verder niets. Op 14 juni 1417 noemden de executeurs-testamentair zich
provisoren en Lijsbeth van Orthen magistra van dit gasthuis, op 25 juni 1420 noemde dit
drietal zich samen met Katherina, natuurlijke dochter van Hubert van Gemert, rectoren.>®
Op 15 april 1420 treffen we de zusters Lijsbet Mengers en Lijsbeth van Orthen, samen met
hun biechtvader Bartholomeus Rog aan, handelend namens de Zusters van Orthen.> Nadat
op 7 februari 1428 Petrus en zijn zus Lijsbeth van Orthen hun rechten inzake de uitvoering
van het testament van hun oom Jan en inzake het bestuur en de goederen van de gemeen-
schap overgegeven hadden aan Lijsbet Mengers ten behoeve van haar en de rectrices, ston-
den de zusters volledig op eigen benen.® Het verhaal van Diepenveen en van de eerste
biechtvader, Bartholomeus Rog, komen we niet tegen in de Zwolse Narratio, de klooster-
kroniek waarin de stichtingen van de fraters van Zwolle beschreven staan. Daar wordt
gesproken over een stichting van de Zusters van Orthen vanuit Zwolle, ongeveer gelijktijdig
met Bossche fraters.* Over de voorgeschiedenis wordt niet gerept. De gemeenschap had
Sint-Andreas als patroon en was niet aangesloten bij het kapittel van Windesheim.®

Er waren mannen gehuisvest in een aparte, afgescheiden afdeling van het klooster. Ze
stonden samen met de zusters onder leiding van de rector. Op basis van de overleveringen
vanuit het fraterhuis in Zwolle wordt veelal 1444 als ontstaansdatum genoemd voor deze
broeders,® maar ze bestonden bewijsbaar al enkele jaren eerder. Een kloosterregel hebben
ze nooit gevolgd, wel statuten, vergelijkbaar met die van Bossche fraters. Na moeilijkheden
met hun rector in 1459 werden de broeders gevisiteerd. Een jaar later kregen ze aangepaste
statuten opgelegd.®s

Blad uit het handschrift Coeverincx met de statuten voor de broeders van het huis van de Zusters van Orthen (AAB, handschrift 83)




89

Tot dusverre werden de biechtvaders van buitenaf gepresenteerd aan de zusters, onder meer
vanuit het fraterhuis in Zwolle. In 1431 kregen ze het recht een eigen biechtvader te kiezen.
Vier jaar later werd dit privilege uitgebreid tot de afdeling die vanuit ’s-Hertogenbosch in
Vught gesticht was en werd hun tevens vergund een kapel aan hun klooster toe te voegen.®
Volgens de kroniekmatige aantekeningen van dit klooster waren de zusters deze neven-
vestiging in Vught begonnen in 1430. Drie jaar later werd daar een ‘beddecamer’ (dormter)
gebouwd, in 1451 de kapel die het jaar daarop werd gewijd.*”

De reden voor de opening van een dependance in Vught was volgens de kroniek van het
fraterhuis in Zwolle de grote toeloop van zusters geweest. In Vught konden ze tweehonderd
zusters en een rector met zijn gezellen geriefelijk huisvesten.®® De zustergemeenschap
kende een ongeévenaard succes. In omvang stak ze alle kloosters en devote groeperingen
in stad en Meierij de loef af. De zusters zelf roemden de hoge groeicijfers van hun gemeen-
schap. In 1425 bestond hun gemeenschap al uit 25 zusters. Dit aantal was in 1444 opgelopen
tot 442 personen, in 1450 tot 497, in 1457 tot 534 enin 1466 tot 547 vrouwen. Dat het inder-
daad om enorme aantallen ging wordt gestaafd door een overeenkomst uit 1453 met het
kapittel van Sint-Jan: de betalingen voor begraafrechten van de zusters werden daarin in
honderdtallen zusters uitgedrukt. Een latere Bossche kroniek schat het aantal zusters in
Vught op 350. Aan hun vestiging daar zou een economische reden ten grondslag liggen:
het spinnen en weven van de zusters was hun Bossche vakgenoten een doorn in het oog.®

In 1435 was bepaald dat ook de Vughtse gemeenschap haar eigen biechtvader mocht
kiezen. Biechtvader van alle zusters gezamenlijk was toen nog Jan van der Zande van
Kalkar. Na zijn overlijden in 1443 of 1444 kozen de Bossche zusters voor het eerst hun eigen
biechtvader: Jan Meyryck, ook wel Van Wesel geheten.’”” Na onverkwikkelijkheden rond
deze persoon,’* kregen de Zusters en broeders van Orthen in 1460 aangepaste statuten van
de door henzelf gekozen visitatoren, te weten een kanunnik van de Sint-Jan en de prior van
Mariénhage bij Eindhoven, Paulus van Someren.” Toen hun biechtvader op 20 december
1466 stierf, moesten ze hun kandidaat volgens de overeenkomst van 1453 vermoedelijk aan

SAH, RAH, inv. nr. 1190, f. 194v; inv. nr. 1191, f. 502v.

SAH, RAH, inv. nr. 1191, f. 319v. Op 17 augustus 1424 woonden ze tegenover het Claraklooster over het water en naast het huis van
Tielman van Doorn (Van Rooij, Het Oud-archief, dl. 2, regest 604).

SAH, RAH, inv. nr. 1198, f. 29v.

De Voecht, Narratio, 80.

Acquoy, Het klooster te Windesheim, dI. 3, 11-12 in tegenstelling tot Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 192. In 1424, 1425 en
1434 werd Jan van Kalkar in officiéle stukken biechtvader en provisor van de Zusters van Orthen genoemd (Van Rooij, Het Oud-
archief, dl. 2, regest 604; SAH, RAH, inv. nr. 1195, f. 127v; inv. nr. 1204, f. 109r en 273r). Volgens de kroniek van het fraterhuis in
Zwolle had de rector van dat huis Jan van den Zande als hun eerste biechtvader pas aangesteld rond 1435. De zusters zelf noemden
Jan van der Zande (blijkbaar dezelfde persoon als Jan van Kalkar) als hun tweede biechtvader vanaf 24 juni 1421 tot zijn dood op
50-jarige leeftijd op 13 oktober 1443. De Zwolse kroniek plaatst zijn overlijden precies één jaar later (De Voecht, Narratio, 81).

De Voecht, Narratio, 145.

Een testament van 13 juli 1442 bevat een schenking ‘fratribus clericis et sororibus de Orthen in Buscoducis commorantibus” BHIC,
MA, inv. nr. 84.

De Voecht, Narratio, 129-130.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 192-193.

BAH, Bisschoppen van ‘s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 172v. Aan deze Vughtse afdeling lag vermoedelijk de overdracht aan de zusters
op 19 augustus 1429 van een deel van de Coessenacker in Vught ten grondslag. Dit land grensde aan de openbare straat en de
gemeint: SAH, RAH, inv. nr. 1199, f. 122r.

De Voecht, Narratio, 146.

BHIC, MA, inv. nr. 38; Wilhelmus Molius, Kroniek, 136-137. In de lofrede van de zusters op hun stichteres staat dat zij na het huis
in 's-Hertogenbosch aan vier gemeenschappen het leven gegeven heeft: BAH, Bisschoppen van s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 171r.
Hiermee zijn de vestigingen in Zaltbommel, Rossum, Wamel en Brielle bedoeld.

De Voecht, Narratio, 116, 129.

Post, The Modern Devotion, 369-370. Het geschil ging over de uitbreiding van de zustergemeenschap met broeders. Niet Jan van
Wesel had dit ingevoerd. Het bestond al onder zijn voorganger.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 194-195; Weiler, Volgens de norm, 152.



90 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

het kapittel presenteren.”? Hij werd opgevolgd, blijkbaar met instemming van dit kapittel,
door Peter Hendrik Keyensoen van Dynstlaken.”*

De Vughtse zusters hadden met het kapittel niets van doen (ze woonden niet in de paro-
chie’s-Hertogenbosch maar in die van Vught-Sint-Lambertus) en konden zonder inmenging
van derden een eigen rector kiezen. Bovengenoemde Jan van Wesel fungeerde in 1452
tevens als biechtvader van de Vughtse zusters.”> Na dat jaar, maar in ieder geval na zijn dood
in 1466 zullen de Vughtse zusters voor het eerst een eigen rector gekozen hebben, vermoe-
delijk Joest die Conynck. Dat was niet van lange duur: Joest overleed kort voor medio 1467.7°
Vermoedelijk was hij tevens hun laatste rector. De Bossche zusters waren wars van dit expe-
riment waarin ze poging tot afsplitsing zagen, en haalden de Vughtse afdeling naar de stad.
Dit betekende het einde van de Vughtse gemeenschap. In december 1471 verkochten de
Bossche zusters, met toestemming van hun biechtvader Peter van Dynstlaken, het Vughtse
complex aan de kartuizers.”” De bijzondere kerkrechtelijke status van de zusters en broeders
van Orthen heeft in ’s-Hertogenbosch nooit ter discussie gestaan.

T‘-P‘mﬁ' bom@mﬁ
9 1L .dm'uwm.
we wefinag o ab
O PUNRUS i
@iy ml«g-.ra?a
< E'Tt ’n"
" ﬁhr:“;p‘la«rfok
a'“:"m Qm ad s
stfienteg tribulased
< POne e
P Wedenides (ue
M W) Pruantie o ﬁ M”’"

fi1p w096 Phuatic Difpofinue B ad g ek

kD e b W

Commentaar van Dionysius de Kartuizer op het Bijbelboek Job, gekopieerd ten behoeve van de fraters (AAB, handschrift 20)

De fraters van Sint-Gregorius

Ook de fraters van Sint-Gregorius aan de Hinthamerstraat hadden en behielden hun
statuut. Als stichtingsjaar vinden we voor hen de jaren tussen 1423 en 1426 vermeld.
De kroniek van het Zwolse Fraterhuis spreekt over 1423 en 1424 als stichtingsjaar, toen
vanuit het Fraterhuis van Zwolle de eerste fraters, volgens de kroniek op verzoek van de
stedelijke magistraat, in ’s-Hertogenbosch arriveerden.” Meestal vinden we 1425 genoemd.
Voorbereider voor de fraters zal Jan van der Zande van Kalkar geweest zijn, die in 1421
vanuit Zwolle als biechtvader naar de Zusters van Orthen gestuurd was. Vermoedelijk hing
de komst van de fraters samen met de organisatorische verandering rondom de Latijnse
School. Deze Bossche parochieschool was door de incorporatie van de Bossche parochie in
het kapittel in 1412 in feite in handen gekomen van de kanunniken. Zij wisten in 1422-1423



83
84
85
86
87
88

91

de scholasterij als een afzonderlijk fonds in handen van één kanunnik op te heffen en de
bezittingen aan de gemeenschappelijke goederen van het kapittel toe te voegen. Het kapit-
tel verkreeg daarmee het benoemingsrecht van de schoolmeester en ging daarna, wellicht
samen met de stad, op zoek naar een geschikt kosthuis voor de scholieren.”” De fraters van
Zwolle hadden een grote reputatie op onderwijsgebied.

Primaire bronnen vermelden de fraters voor het eerst in ’s-Hertogenbosch in 1436. Zowel
op 20 maart als 16 april van dat jaar werd Jan van Birck van Kalkar hun leidsman genoemd.*
De broeders woonden toen op ‘Arnt-Heynen-Hoffstede’ nabij de Hinthamerstraat aan de
overzijde van de Dieze bij de stadsmuur en waren doende hun woongebied uit te breiden.®
De vermelding op 29 september 1436 dat hun woning tevoren onderdak had geboden aan
heer Gerardus van Kalkar en zijn confraters,®? toont aan dat er inderdaad een voorloper is
geweest in de persoon van deze Gerardus. Dat komt overeen met wat de Kroniek van het
Fraterhuis in Zwolle meedeelt. Gerard (Scadde) van Kalkar was een broer van de gelijk-
namige stichter van het Fraterhuis in Zwolle.® Volgens de kroniek van dit huis werd Jan
van Kalkar na de dood van Gerard op 24 juli 1435 naar ’s-Hertogenbosch gestuurd, waar
hij de gemeenschap verder uitbouwde en onderrichtte volgens de in Zwolle gebruikelijke
regels.® Een relatie met het kapittel van Windesheim blijkt pas voor het eerst in 1584.% De
weigering van de fraters om een kloosterregel aan te nemen had al eerder, in 1568, op basis
van een pauselijke bul tot hun kerkelijke opheffing geleid.®

Tertiarissen

In ’s-Hertogenbosch had zich in het laatste kwart van de veertiende eeuw een gemeen-
schap vrouwen gevormd die leefde volgens de derde regel van Franciscus. Negen zusters
die werden aangeduid als behorend tot deze orde, woonden tot 1401 op de Papenhulst.®”
Hoe deze tertiarissen ontstaan zijn is onbekend, maar vermoedelijk maakten ze deel uit
van de golf aan nieuwe tertiarissengemeenschappen die vanaf 1380 de Nederlanden over-
spoelde. In 1377 en 1378 was dit huis nog eigendom van een particulier,® dus mogelijk zijn
de zusters tussen 1378 en 1401 in ’s-Hertogenbosch gekomen of zijn ze vanuit een ander
deel van de stad naar de Papenhulst verhuisd. In 1401 verlieten ze hun woning om zich
elders aan de Papenhulst te vestigen. Tot dat jaar hadden ze de zwesteren als buren. In 1401

BAH, Bisschoppen van s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 173r. Deze biechtvader was van zijn functie ontheven vanaf Sint-Andriesdag (30
november) 1458 tot Vastenvond (6 februari) 1459. In de rekening van de Lieve Vrouwe Broederschap van 1467/1468 staat de betaling
van zijn doodschuld genoteerd: BHIC, /LVB, inv. nr. 119, f. 287r.

BAH, Bisschoppen van 's-Hertogenbosch, doos 5A, f. 173r; BHIC, ILVB, inv. nr. 119, f. 122r, f. 86v; SAH, Sint-Jan, inv. nr. 697 (661),
d.d. 1467 april 4.

Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 60.25.

BHIC, /LVB, inv. nr. 119, f. 265v. De Zwolse kroniek noemt deze Vughtse rector niet en beweert dat Jan van Wesel in Vught begraven
is (De Voecht, Narratio, 147).

Sanders, Kartuizers, 40-41.

De Voecht, Narratio, 78.

BHIC, MA, inv. nr. 20. Voor tien scholieren was in 1401 al het bonefantenhuis gesticht: BHIC, MA, inv. nr. 168.

Hij moet niet verward worden met Jan van der Zande van Kalkar, de biechtvader van Zusters van Orthen in die tijd. Zie ook Weiler,
Volgens de norm, 93.

AAB, inv. nr. VD36.14 en 15. Ingekorte uitgave in Gijshertus Coeverincx, Analecta, dI. 1, 340-343.

SAH, RAH, inv. nr. 1206, f. 214v. Jan Be(i)rck, zoon van Jan van Berk( alias) van Kalkar, rector, en Alard Jan Alards ‘de Deiringia'(?),
procurator: SAH, RAH, inv. nr. 1239, f. 89v.

De Voecht, Narratio, 78.

De Voecht, Narratio, 80 en 98-99.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 112-114.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dI. 2, 88-90.

BHIC, ZZ inv. nr. 30 regest 15.

BHIC, ZZ inv. nr. 30 regest 10-12.



92 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

Memorieboekje van het klooster Mariénburg op de Uilenburg, 1475-1500. Folio 2 begint met de memoriedienst voor de stichter
van het klooster, Wouter van Oekel, en zijn vrouw (Collectie Religieus Museum, Uden, inv. nr. 0388)

verkochten ze hun huis aan Arnoldus Hermanszoon, die hiermee de nieuwe buurman van
de zwesteren werd.® In 1430 kon Margareta de tZyrixzee als rectrix van de zwesterenrechten
op dit huis overnemen van Christina Arnoldusdochter Hermans. Christina was zuster van
de derde orde van Sint-Franciscus aan de Papenhulst en dochter van de vorige eigenaar. Met
deze aankoop breidden de zwesteren hun woonplaats uit.®

Een ander tertiarissenklooster in de stad stond op de Uilenburg. Het was gesticht uit een
legaat van Wouter van Oekel. Hij bestemde een huis en een kamer op de Uilenburg voor
devote vrouwen. De stichting wordt gewoonlijk in 1423 geplaatst, over de aanvaarding
van een regel lopen de meningen uiteen.”” De eerste eigentijdse bronnen over deze zusters
uit 1425 geven echter aan dat ze, geheel volgens de voorkeur van de stichter, van meet af
aan de regel van Sint-Franciscus aannamen en niet als religieuze vrouwen zonder regel
samenwoonden.*

De oorsprong van de dominicanessen van de derde orde, voluit ‘sorores de penitentia Beati
Dominici ordinis praedicatorum’ geheten, is onbekend. Deze boetezusters huisden in ’s-Herto-
genbosch eerst aan de Oude Hulst. Daar woonden ze in ieder geval al op 31 december 1435.%
Op 26 juni 1444 woonden ze er nog, maar in dat jaar deden ze vele bezittingen van de hand,
wellicht met het oog op een naderende verhuizing.** Een goed jaar later, op 4 september
1445 hadden ze namelijk een woonplaats betrokken in de Orthenstraat naast de Heilig-
Kruispoort. Daar hadden ze twee stenen huizen verworven. Drie jaar later verdwenen ze
geruisloos van het toneel, nadat de vijf laatste zusters (van wie al geen orde of woonplaats



89
90
91
92
93
94
95

96
97

93

Handschrift Coeverincx. Deze verzameling van afschriften, aangelegd rond 1600, is een van de belangrijkste bronnen voor de
geschiedenis van de Bossche kloosters (AAB, handschrift 83)

meer genoemd werd) in 1448 verklaarden geld ontvangen te hebben van de executeurs-
testamentair van Peter de Gorter omdat deze hier augustinessen wilde huisvesten.’

De zusters van Maria Magdalena

De oorsprong van de zusters van Maria Magdalena, Lazarus en Martha, die zonder orde-
verband een gemeenschappelijk leven leidden in de Peperstraat vlak bij de toen nog
regelloze cellebroeders, ligt kort voor 1428. In dat jaar deden erfgenamen van priester Jan
Hoernken afstand van een goed in de Peperstraat aan zusters van Maria Magdalena, gewoon-
lijk geheten ‘Marien Magdaleen susteren’.*® In het document dat hierover werd opgemaakt,
staat geen exacte woonplaats of samenlevingsvorm genoemd. Hun status was blijkbaar
nog onduidelijk, waaruit we voorzichtig mogen concluderen dat ze nog in statu nascendi
waren.” Hun benaming Maria-Magdalenazusters zal verwijzen naar de boetezusters van
Maria Magdalena. Deze beweging, ontstaan in 1224 in Duitsland om gevallen vrouwen een
kerkelijk leven in gemeenschap te geven, werd in 1227 kerkelijk goedgekeurd. De zusters
stonden ook wel bekend onder de naam Witte Vrouwen en leefden vaak volgens de regel

BHIC, ZZ inv. nr. 30 regest 15.

BHIC, ZZ inv. nr. 30 regest 41. Aan de andere kant van het huis van de zwesteren stond toen het Vondelingenhuis.

Schutjes, Geschiedenis, dl. 4, 492.

SAH, RAH, inv. nr. 1195, f. 137v. Bevestiging hiervan is te vinden in Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 348.

SAH, RAH, inv. nr. 1206, f. 30r.

SAH, RAH, inv. nr. 1214, . 57v, 174v, 191v.

SAH, RAH, inv. nr. 1215, f. 231r en 1219, f. 265r. Van de Meerendonk, Tussen reformatie, 118 noot 27 oppert ten onrechte dat er mo-
gelijk twee dominicanessenkloosters geweest zijn. Bogaerts, Het klooster Hertoginnedal, 22-23 laat beide kloosters zonder cesuur
in elkaar overlopen. Zijn vermelding van priorinnen in 1461 en 1465 betreft priorinnen van vroegere jaren. Ook Van Oudenhoven,
Beschryvinge der Stadt, 38 spreekt over een ontwikkeling in plaats van een breuk.

SAH, RAH, inv. nr. 1199, f. 126r.

Als tertiarissen, zoals Van Dijk oppert, worden deze zusters nergens genoemd (Van Dijk, De constituties, 598).



94 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

van Augustinus. Een aanwijzing dat het in ’s-Hertogenbosch om deze boetezusters gaat, is
hun aanduiding in de tweede helft van de zestiende eeuw als ‘die witte zusteren’.®

De priester Jan Hoernken, zoon van Jan Daniels van Audenhoven van Vechel, had zijn
huis in de Peperstraat ten cijns gegeven aan familieleden en in 1426 zijn wettige en onwet-
tige broers en zusters een omvangrijke geldbelofte gedaan. Hij leefde nog op 24 april 1427
en bezat toen nog zijn huis daar. In 1430 deden zijn rechthebbende familieleden afstand
van deze cijns aan Geertrui, dochter van Jan Claus Symonssoens soen, ten behoeve van de
Sint-Maria-Magdalenazusters. Vermoedelijk was zij één van hen en woonden ze toen in zijn
huis in de Peperstraat.” Wellicht kunnen we deze priester als grondlegger van het klooster
beschouwen, in het voetspoor van priester Jan van Orthen.

Observantisme en verkloostering

De hervormingsbeweging binnen de bestaande kloosters ging ook ’s-Hertogenbosch niet
ongemerkt voorbij. De wilhelmieten, franciscanen en dominicanen ondergingen in de
vijftiende eeuw allen een hervorming die hen terugvoerde naar de uitgangspunten van hun
kloosterregel. Omdat zij in ordeverband leefden, kwamen de initiatieven daarvoor vaak
vanuit de ordeleiding, met in een aantal gevallen interne strijd als gevolg.

De vrouwengemeenschappen die in de jaren rond 1400 ontstaan waren, zochten voor-
zichtig en aarzelend hun weg in het kerkelijke verband. Naar een volwaardig klooster
hadden ze bij hun aanvang niet gestreefd. Daarvoor waren ze te klein in omvang en te
eenvoudig in hun manieren. Bovendien zochten ze juist een nieuwe manier van geloofs-
beleving. De derde-orderegel had uitkomst geboden aan deze tweede religieuze vrouwen-
beweging. De zwakke uitvoering liet hun in de ogen van vele kerkelijke en wereldlijke
leiders teveel ruimte. Bij het ontbreken van een regel moest er een gekozen worden. Was
er een losjes gehanteerde derde regel dan moest die aangescherpt worden. Al deze kleine
gemeenschappen werden op den duur binnen een strakker regiem geplaatst en voorzien
van visitatoren (controleurs). Bij deze in losser verband levende gemeenschappen konden
dergelijke vernieuwingspogingen van binnenuit ontstaan. In de meeste gevallen blijft
het echter onduidelijk wie de drijvende krachten hierachter waren. De roep om een meer
conventueel (kloosterlijk) en strenger leven binnen deze gemeenschappen klonk overal.
Ook in ’s-Hertogenbosch was deze te horen.

De begijnen en moderne devoten hadden weliswaar geen regel maar intussen wel kerkelijk
erkende statuten. De kapittels die de Moderne Devoten gevormd hadden, boden hun boven-
dien structuren die uitwassen konden voorkomen. De cellieten daarentegen hadden nog geen
enkele regel aangenomen en leefden zonder onderling verband. Ook zij werden beroerd door
de nieuwe wind van reglementering en disciplinering. De bul van Pius II van 5 januari 1459
gaf toestemming aan de cellietengemeenschappen in Duitsland, de Nederlanden en Noord-
Frankrijk religieuze geloften af te leggen en een kloosterregel aan te nemen. Ze mochten de
geloften afleggen in handen van een door henzelf te kiezen overste van welke orde dan ook.
In deze bul worden het verzorgen van de zieken en het begraven van de doden als speciale
taak van de cellieten genoemd, vooral ten tijde van de pest. De cellebroeders namen de regel
van Sint-Augustinus aan en kozen de Heilige Alexius als hun patroonheilige. In Dordrecht en
Leiden gingen de broeders in 1463 over, in Gouda in 1464." De cellezusters kozen ofwel de
regel van Sint-Franciscus ofwel van Sint-Augustinus. Vanwege de kleur van hun kledij werden
ze sindsdien ook wel aangeduid als grauwzusters respectievelijk zwartzusters. De Bossche



95

zwesteren droegen overigens tevoren ook al zwarte kleding. De regel van Sint-Augustinus werd
al in of voor 1461 omarmd door de cellezusters van Brugge, Gent en Audenaarde. In Leuven
was het in ieder geval in 1462 zo ver. Mechelen volgde in 1463. Antwerpen had voor 1464 al
voor deze regel gekozen, Brussel voor 1465.°" In 1464 hadden de Dordtse zusters toestemming
tot deze overgang verworven.” Hun Bossche geestverwanten zouden snel volgen. Nieuwe
stichtingen zou zoveel vrijblijvendheid niet meer gegund worden.

Bogarden en kruisbroeders

In 1412 werd het testament opgemaakt van een clericus, Godfried zoon van Willem Posteel,
in zijn kamer die lag binnen de emunitas (het afgepaalde rechtsgebied) van het bogarden-
klooster.”s Op 4 september 1423 werd broeder Herman van Eindhoven ‘minister’ (leids-
man) genoemd van het klooster van de bogarden van de derde orde van Sint-Franciscus.™*
Vermoedelijk gaat het om één kloostercomplex met redelijk losse verbanden. Later is telkens
sprake van één gemeenschap bogarden die leefden volgens de derde regel van Franciscus.

De bogarden hebben in 1439 geen nieuwe regel aangenomen, maar volgden de derde-
orderegel van Franciscus al ruim een eeuw lang, zoals we gezien hebben. De hervorming
waarover de Bossche kroniekschrijver Molius verhaalt, had te maken met de plannen in het
bisdom Luik om de broeders van deze derde orde in een samenwerkingsverband te voegen.
In 1435 werd in het jonge tertianenklooster van Zepperen een hervorming doorgevoerd
naar het voorbeeld van het Kapittel van Utrecht. Deze plannen leidden uiteindelijk in
1441 tot een eigen kapittel voor de derde-ordebroeders van Sint-Franciscus in het bisdom
Luik, dat als Kapittel van Zepperen bekend zou worden. De leden ervan kregen toestem-
ming van de Luikse bisschop de drie plechtige geloften van armoede, gehoorzaamheid en
kuisheid (tria substantialia vota) af te leggen.”s De hervorming van de Bossche bogarden,
waarover we verder geen andere gegevens hebben dan de vermelding van Molius, vond
juist in deze periode plaats, waarmee een verband met het ontstaan van het Kapittel van
Zepperen aannemelijk is. De Luikse bisschop Jan van Heinsberg noemde in 1447 in zijn
oorkonde waarin hij organisatorische regelingen trof voor het kapittel de vestiging in Den
Bosch met name.™*

De vernieuwing bleek echter van korte duur. Een aantal bogarden, op zoek naar meer
strengheid, sloot zich namelijk — volgens Molius in 1466 — bij de kruisheren aan en nam de
rechten van de andere bogarden over.””” Maar vier van hen wensten niet over te gaan. Na
een hevig conflict met deze laatste groep moesten de nieuwbakken kruisbroeders hun over-
namepoging staken.”® Ze verlieten het bogardenklooster en stichtten een nieuw klooster in
de stad.” De achtergebleven bogarden bleven de regel van Sint-Franciscus volgen.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dI. 2, 283.

SAH, RAH, inv. nr. 1196, f. 64v-65r; inv. nr. 1197, f. 291v; inv. nr. 1200, f. 218r en 220r.

Leupen, ‘De kloosters’, 69-70.

Vanden Bosch, Monasticon, 11-15; Grootaers, De Zwartzusters van Lier, 24-25.

Leupen, ‘De kloosters’, 70.

Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 238.7.

Samen met Coel van Dinther, die nu kloosterling van dit klooster genoemd werd, verhuurden ze een kamer in dit klooster aan een
ander lid van dit convent, frater Jan van Roesmalen: SAH, RAH, inv. nr. 1193, f. 428v.

Van Heel, ‘Het kapittel’, 350-351.

Van Engen, De derde orde, 344-345.

Molius plaatste de overgang in 1466: Wilhelmus Molius, Kroniek, 126-127. Op 16 november 1468 wordt gesproken over het voor-
malige bogardenklooster dat omgevormd was tot kruisbroederklooster: BHIC, MA, inv. nr. 57. Rond 1460-1465 was een poging een
nieuw kruisbroederklooster te stichten in de Meierij op niets uitgelopen: Sanders, Kartuizers, 30.

De uitspraak van de Curie hierover dateert van 27 februari 1469: Hermans, Annales canonicorum regularium, dl. 2, 343-359.

Enkele van de afschriften van de kroniek van Molius noemen 7 december 1469 als exacte datum waarop de kruisheren het bogar-
denklooster verlieten: Wilhelmus Molius, Kroniek, 129 noot 23.



96 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

b ssdasa in A

Senavenaarey -

Eerste blad uit een missaal, bestemd voor gebruik in het bisdom Luik. Het was vroeger eigendom van de zusters van Sint-Elizabeth
van het klooster Bloemkamp aan de Tolbrug (Collectie bibliotheek Abdij van Berne, Heeswijk)



10
m

12
13

97

jaauné! M1 Francircus _joa:u 24
gj;?);} ') pru:&‘gr{uﬁf.f ner ) eLs,
otiit isted . 8?’ ‘/2 d;\e ‘g{ A
o — yn’??gg c ‘or - cfer $/ad

05“’ ,}o ot 1 f

mf'ﬁ'ffldfgiff H—y Joangh_o"ﬁel??
Vangef ?rwr ‘vange

obiitisos {mf—;ﬁg r%g{ﬁﬁ
oéitf isos)

Enkele kruisheren waren, als enige kloosterlingen uit de stad, gezworen broeder van de Lieve Vrouwe Broederschap. Rechtsonder
het wapen van prior Jan Bem (BHIC, 1232 /LVB, inv. nr. 146 f. 72v)

Tertiarissen
De tertiarissen aan de Papenhulst bleven daar wonen tot 1453. Op 22 januari van dat jaar
kochten ze een ‘groter’ en een ‘kleiner’ huis op de Windmolenberg, grenzend aan het claris-
senklooster. Op 6 maart en 30 april verkochten ze hun woningen aan de Papenhulst.”™ In
1454 en 1455 woonden ze op de Windmolenberg.”"* Hoewel ze in januari 1455 nog 63.000
bakstenen bestelden voor de Windmolenberg, bleven ze er slechts korte tijd. Al snel betrok-
ken ze een gebouw achter de Tolbrug.

Op 7 september 1456 woonden de zusters tertiarissen daadwerkelijk achter de Tolbrug.*2
Ze noemden zich zusters van Sint-Elizabeth van het klooster Bloemkamp. Drie jaar later
kregen ze in een bisschoppelijk schrijven goedkeuring als klooster onder de derde regel van
Sint-Franciscus de poenitentia nuncupatae (aan boetedoening gewijd) door het leven te gaan.
De zusters mochten een kloosterkerk bouwen en laten wijden. Ook kregen ze toestemming
goederen van de hand te doen, waaronder een huis en erf op de Windmolenberg.’3

Het klooster op de Uilenburg volgde een vergelijkbare weg. In 1469 bevestigde de
bisschop hun status als derde-ordeklooster van Sint-Franciscus. Tegelijkertijd kregen ze het
recht zelf een biechtvader te kiezen en, als de omstandigheden het toelieten, de inclausuur

SAH, RAH, inv. nr. 1223, f. 35r, 129r, 191, 208v.

SAH, RAH, inv. nr. 1224, f. 339; inv. nr. 1225, f. 309v. Ze woonden daar op goed van de overleden Elias van den Wiel. Op 31 juli 1455
kochten ze een stuk grond met opstallen erbij, dat lag aan het straatje tussen de Hinthamerstraat en de Windmolenberg.

SAH, RAH, inv. nr. 1226, f. 565v d.d. 7 september 1456.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 322-324.



98 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ‘s-Hertogenbosch

(insluiting) te aanvaarden. Onder de naam
van Castrum Mariae et Barbarae (Burcht van
Maria en Barbara) mochten ze hun kerk als een
volwaardige conventskerk gaan gebruiken.”
De naam Mariénburg werd sindsdien vaak
gebruikt voor dit klooster.””s De kapel kon in
1488 gebouwd worden dankzij de vrijgevigheid
van Aleid van Erp, weduwe van Ludolf Buck.
De wijding vond plaats op 16 oktober 1491.
Kort tevoren was haar lichaam, samen met dat
van twee biechtvaders, overgebracht van het
gemeenschappelijke kerkhof naar de nieuwe
kapel om daar herbegraven te worden.™*

Net buiten de stad werd in 1475 op de Eiken-
donk een nieuw tertiarissenklooster gesticht.
De bisschop vaardigde meteen al een beves-
tiging uit. Het gebouw kon al direct voorzien
worden van een bidplaats, altaar en kerkhof."”
Evenals de twee eerder genoemde tertiarissen-

kloosters was ook dit klooster aangesloten bij Zegel van het klooster Mariénburg op de Uilenburg, met de
: 118 afbeelding van Maria met kind, 1469 (BHIC, 252 Klooster
het Kaplttel van Zepperen. Mariénburg op de Uilenburg, inv. nr. 303)

Cellebroeders

In 1413 werd de benaming fratres de cella (cellebroeders) als equivalent gebruikt voor de
lollarden op de Triniteit. Op hetzelfde moment was voor de zwesteren op de Papenhulst de
naam ‘swertswesteren’in zwang, blijkbaar een verwijzing naar hun zwarte kledij.”* Evenals
de zwesteren was het hun toegestaan te bedelen.” Beide cellietengemeenschappen stonden
onder toezicht van de stad.”* Deze gang van zaken hoeft niet te verbazen: alle religieuze
gemeenschappen die zich zonder aansluiting bij een orde in de stad wilden vestigen, zullen
op een of andere manier onder toezicht van de stedelijke regering gestaan hebben. Ook
elders was dit gangbaar.”

Begin 1466 woonden de cellebroeders nog steeds ‘in vita communi’, gemeenschappelijk
maar zonder kloosterregel.”” Kort erna kozen ze krachtens de al eerder genoemde bul van
paus Pius II een kloosterregel. In 1468 waren ze present bij het eerste generaal kapittel
van de orde van cellebroeders of alexianen in Luik, waar ze ingedeeld werden bij de orde-
provincie Brabant. Naast de Brabantse vormden de cellebroeders een Hollandse, Saksische,
Rijnlandse en Vlaamse provincie.”* In 1472 was duidelijk dat de Bossche cellebroeders de
regel van Augustinus volgden en ze onder de orde der alexianen vielen, genoemd naar de
Heilige Alexius.” Deze orde stond rechtstreeks onder de paus. Als patroonheilige kozen
de Bossche alexianen de Heilige Drieéenheid (Triniteit), passend bij hun klooster op de
Triniteit. Voortaan gingen ze door het leven als leden van ‘domus Sanctae Trinitatis’. Daarmee
verviel het directe toezicht van de stad. Een pater uit het convent had de leiding van de
cellebroeders in handen.**



14

15

16
17
18
19

120
121

122
123
124
125
126
127

128
129

99

Cellezusters
De kleine vestiging van de zwesteren aan de Papenhulst verbreedde zich in de eerste helft
van de vijftiende eeuw letterlijk.” Hun status wijzigde niet: ze woonden gemeenschap-
pelijk zonder richtlijnen van bovenaf. In 1464 kwam daarin verandering door bemoeienis
van de paus. In dat jaar kwamen de Bossche zwesteren onder de bisschop te ressorteren, die
hen van statuten voorzag. Met zijn brief van 10 juli van dat jaar verhief hij hun huis tot een
klooster onder de regel van Augustinus en verleende hij hun toestemming tot het afleggen
van de drie geloften. Hij gaf hun als visitator de prior van het augustijnenklooster van
Eindhoven, die een van de zusters op advies van de conventsleden tot rectrix zou aanstel-
len. Deze augustijnen van Mariénhage kwamen voort uit de Moderne Devotie en waren
aangesloten bij het Kapittel van Windesheim. Tevens gaf de bisschop voorschriften over
de minimumleeftijd van intrede, de kleding, de getijden, de vasten en de kapel met een
draagbare altaarsteen. Hier komen we de benaming cellezusters tegen voor de zwesteren.*®
De praktijk was de bisschop echter al vooruitgesneld. Uit zijn brief blijkt namelijk dat de
zusters de regel van Augustinus al eerder als leidraad gevolgd hadden bij hun leven. Een
biechtvader stond hun enkele jaren eerder al ter beschikking, vermoedelijk geleverd vanuit
de parochie.””? Ook ondergingen ze voortaan, ingebed in de kerkelijke organisatie, minder
bevoogding van stadswege. We vinden geen sporen dat ze, zoals bij de cellebroeders het
geval was, binnen een orde kwamen die de grenzen van de diocesane macht overschreed.
De overgang naar de regel van Augustinus hield het einde van privébezit in. Verliep
het hele proces geleidelijk, het verbod op persoonlijke bezittingen was een abrupte breuk.
Tevoren was dit bij de zwesteren blijkbaar nog geoorloofd. In 1475 liet Ermbert van Loemel
notarieel vastleggen dat zijn dochter Catherina bij de zwesteren ingetreden was voordat zij
de regel van Augustinus aangenomen hadden. Hiermee wilde hij aanspraken van de zusters

BHIC, 252 Klooster Mariénburg op de Uilenburg, inv. nrs. 290 en 303; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, eds. Van den Elsen en Hoeve-
naars, dI. 2, 347-350.

De naam Huis van Sint-Barbara werd 1462 bij uitzondering gebruikt: SAH, RAH, inv. nr. 1232, f. 358r. Het klooster op de Uilenburg
bleef de meest gangbare aanduiding.

BHIC, 252 Klooster Mariénburg, inv. nr. 303; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 350 en 354.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dI. 2, 363-366; Van de Meerendonk, Het klooster, 14-17.

Van Heel, ‘Het kapittel’, 350.

SAH, RAH, inv. nr. 1188, f. 170r. Het testament van de begijn Christina Meelman, waarnaar in deze akte verwezen werd, dateert van
7 februari 1412: Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 235.5.

In 1448 worden ze bedelende lollarden genoemd: SAH, RAH, inv. nr. 1218, f. 100v.

Op 8 augustus 1415 werden Henricus de Weert en Petrus de Colonia, twee fraters van het convent, als hun gubernatores aangeduid:
SAH, RAH, inv. nr. 1189, f. 184r. Vier jaar later werd deze term gebruikt voor een of meer personen van buiten het lollardenhuis: SAH,
RAH, inv. nr. 1191, f. 440v. In 1460 traden drie personen van buiten als gubernatores van de lollarden op, te weten Theodericus de Berze,
Christianus Coenen en Johannes Spiker: SAH, RAH, inv. nr. 1230, f. 169v. Ze waren allen afkomstig uit de stadsmagistraat: Jacobs,
Justitie en politie, 265-266. Ook in 1463 traden deze personen als zodanig op (‘rectores’, ‘patrini’): SAH, RAH, inv. nr. 1233, f. 6v. In 1465
voegde het stadsbestuur aan de procurator van de ‘vergaderinge’ van de cellebroeders twee ‘goede” mannen toe, Jan Spijker en Peter
van Drueten, om gezamenlijk de goederen van de cellebroeders te beheren: SAH, RAH, inv. nr. 1235, f. 192. Ook de cellezusters stonden
onder een dergelijk toezicht. In 1438 waren twee personen provisor van de zusters, namelijk Marcelius die Lu en Tielmannus de Spina:
SAH, RAH, inv. nr. 1208, f. 110r en f 265v. Beiden waren afkomstig uit de stadsmagistraat: Jacobs, Justitie en politie, 264.

Leupen, ‘De kloosters’, 71; Goudriaan, ‘Arme vrouwenpersonen’, 109-110.

SAH, RAH, inv. nr. 1235, f. 192r, 128r, 140r.

Steyaert, ‘Eenheid in de verscheidenheid’, 19.

SAH, RAH, inv. nr. 1241, f. 141v.

SAH, RAH, inv. nr. 1253, f. 213v.

Ze verwierven in 1430 rechten op een aangrenzend huis, waar tot 1401 tertiarissen gewoond hadden: BHIC, ZZ inv. nr. 30. In 1444
konden ze opnieuw de hand leggen op een aanpalend huis, weliswaar slechts voor de helft ( ‘die helft van her Korstiaens huys). Ze
namen het over van de rectoren van het Groot Gasthuis die toen nog bij de Gevangenpoort woonden. In 1462 kochten ze de andere
helft van het huis van deze priester, Christianus van Waelhoven: BHIC, ZZ, inv. nr. 31.

BHIC, ZZ inv. nr. 1 regest 82.

Op 6 maart 1459 wordt Peter Molner voor het eerst als hun biechtvader genoemd: SAH, RAH, inv. nr. 1229 f. 266r. Toen hij op 10
december 1460 in die functie genoemd werd bleek hij tevens assistent ( ‘cooffecians in divinis) te zijn in de Sint-Jan in ‘s-Hertogen-
bosch: SAH, RAH, inv. nr. 1231, f. 28r. Ook op 27 april 1462 was hij nog hun biechtvader: SAH, RAH, inv. nr. 1232, f. 159v.



100 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse 's-Hertogenbosch

op bezittingen van zijn dochter op voorhand ontkrachten. Van haar geld en kleinodién had
hij namelijk lang tevoren met haar toestemming erfgoederen aangeschaft. Hij legateerde
nu een erfcijns ter waarde van 30 pond aan de rentmeester van het kapittel van Sint-Jan om
die volgens Catherina’s wensen te laten beheren.”> Op deze wijze garandeerde hij dat zijn
dochter en niet het convent volledige zeggenschap over haar erfdeel zou krijgen.

Nieuwe regulering van de cellezusters

Bij bul van g juni 1472 gaf paus Sixtus IV aan de cellebroeders en cellezusters in de gebieden
van Frankrijk en Duitsland, die er onder de regel van Sint-Augustinus leefden, een nieuw
voorrecht. Hij steunde hun werkzaamheden inzake het verzorgen van zieken en het begra-
ven van overledenen na een kerkelijke uitvaart, vooral de slachtoffers van de pest. Ze kregen
het recht om op hun kapel een bescheiden klokkentoren met een kleine klok te plaatsen
en een kerkhof aan te leggen om er de overleden kloosterlingen en hun huisgenoten te
begraven. Ze mochten een priester aanstellen om er missen op te dragen voor de klooster-
bewoners.”3* Tevens zou paus Sixtus op verzoek van Karel de Stoute en de cellietenkloosters
hun het recht hebben gegeven voortaan zelf naar eigen believen een generale visitator te
laten kiezen door het generaal kapittel.” Dit ging alleen voor de cellebroeders gelden, die
immers in ordeverband onder de paus ressorteerden, hoewel ook de zusters hier nadruk-
kelijk bij genoemd werden.

De Bossche cellezusters verzilverden hun nieuw verworven privilege. Op 12 november
1477 werden hun hierop gebaseerde wensen schriftelijk vervuld. Ludovicus de Bourbon,
bisschop van Luik, bevestigde de verheffing van hun huis tot klooster onder de regel van
Augustinus. Hij had het klooster de naam Nazareth meegegeven. De zusters mochten voort-
aan zelf een prior of prelaat van een geschikte orde als visitator kiezen met voorbijgaan aan
de augustijnen van Eindhoven. Dit was blijkbaar hun invulling van de vrije keuze van een
generale visitator. Met dominantie vanuit de augustijnen van Eindhoven konden de dames
blijkbaar niet leven. De besloten leefwijze van deze heren sloot onvoldoende aan bij de vrij-
heid die de zwesteren zich moesten veroorloven om hun charitatieve taken te kunnen vervul-
len. De voorschriften uit 1464 werden herhaald. Nieuw was ook dat de zusters in de kapel
nu een vast altaar mochten laten bouwen waaraan ze een priester mochten verbinden.’s

Het aannemen van de regel van Augustinus in 1464 en de bevestiging ervan in 1477
betekenden een voortzetting van een bestaande situatie. De teksten geven aan dat de zusters
al tevoren uit eigen beweging deze regel volgden. Zoals vaker was de praktijk aan de norm
vooraf gegaan. De oorkonden van de bisschop gaven aan hun leefwijze officiéle erkenning
en betekenden de verheffing van hun communiteit tot een klooster in kerkrechtelijke zin.
De formulering van de regel die ze naleefden luidde: ‘regula beati Augustini per emissionem
voti ad tria substantialia requle seu ordinis eiusdem’. Zoals Koen Goudriaan kort geleden al
opmerkte heeft dit niets van doen met een derde regel van Augustinus. Een dergelijke regel
bestond niet en wordt in de stukken dan ook niet vermeld, hoewel de moderne literatuur
er hardnekkig aan vasthoudt.”

De aanvaarding van de regel van Augustinus en het afleggen van de drie geloften maak-
ten de cellezusters tot reguliere kanunnikessen.ss Dat betekende voor hen echter niet dat ze
voortaan als slotzusters in een besloten klooster met een volledig koorgebed gingen leven.
Daarvoor zal het peil van de zusters ook wel te eenvoudig geweest zijn. Bovendien waren
ze dan niet meer in staat hun werk in de stedelijke maatschappij uit te voeren. De bisschop
haastte zich dan ook na zijn goedkeuring van de regel van Sint-Augustinus te vermelden
dat dit niet inhield dat hun dagelijkse werkzaamheden veranderden. Ze moesten vooral



130
131
132
133
134
135

136

137

138
139

101

doorgaan met het bezoeken
en verzorgen van de zieken
en met hun bekommernis
om de gestorvenen. Voor hun
getijden (vaste gebedsuren)
die hoofdzakelijk bestonden
uit een serie onzevaders en
weesgegroeten hoefden ze i ‘

niet samen te komen in de 31" )‘7“ \V‘ﬁ DI,
kloosterkerk.”¢ De gelofte van '

armoede daarentegen vormde

wel een duidelijke breuk met QM\"] 6 “w m‘{- s“"lj ‘A& " F
het verleden. Het aannemen J_‘_P \, t Y 4
Gl Al Yy,

van een regel heeft voor zover
bekend niet geleid tot aan- \,‘l_] sﬂt e 2‘ \‘IJ

sluiting bij een congregatie of
kapittel.s” ""‘ ‘:K"““; ¢y "FW '€
Intussen had ook de interne } {’ AM MO‘, ¢

organisatie meer vorm gekre-
/.u'z oms’

gen. Was voorheen de moeder

NS

Ung-

L

alleen, soms met een of meer
zusters, handelende partij bij
overeenkomsten, vanaf 1491
trad bij het goederenbeheer
naast haar een procuratrix op.”®
Het was Margriet Willems van
Vroelaer, onder wie het kloos-
ter zijn definitieve vorm zou

krijgen. Naast de procuratrix  De afronding van de bouwactiviteiten was voor de zwartzusters aanleiding hun
ontstond vrijwel gelijktijdig archief in 1522 te herordenen en er een inventaris van te maken. Hierin staat een
A korte omschrijving van ieder charter met vermelding van de dorsale aantekening
de functie van ondermoeder. en van de doos waarin het stuk bewaard werd. ledere doos droeg in alfabetische
In veel gevallen werden beide volgorde een letter. Aan het eind van het alfabet gekomen ging de archivaris
. verder met heiligennamen: Maria, Jhesus, Augustinus, Geertruydt, Johannes
functies door dezelfde persoon  (gic. 1891 27 inv. nr. 21)

uitgeoefend.’

%

BHIC, ZZ inv. nr. 14.

RAA, ZZA, inv. nr. 1 (authentiek afschrift van een vidimus uit 1472).

RAA, ZZA, inv. nr. 2.

BHIC, ZZ inv. nr. 1 regest 92.

Goudriaan, ‘De observantie’, 173-179.

Kloosterlingen die de regel van Benedictus of erop gebaseerde regels volgen, zoals benedictijnen, kartuizers en cisterciénzers, zijn
monniken. Volgen ze de kloosterregel van Augustinus, zoals augustijnen, premonstratenzers en kruisheren, dan heten ze reguliere
kanunniken.

Zie voor een Nederlandse vertaling van de akte van 1477 Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 288-291.

Voor het bisdom Luik moet hierover nog veel onderzoek verricht worden. Zie ook voor dergelijke verbanden Carnier, ‘De reguliere
vrouwelijke derde orde’, 205-220.

SAH, RAH, inv. nr. 1261, f. 124v.

In 1519 wordt voor het eerst een ondermoeder vermeld: BHIC, ZZ, inv. nr. 23 regest 127. In 1547 of 1548 bijvoorbeeld waren de
functies van ondermoeder en procuratrix in één persoon verenigd: BHIC, ZZ inv. nr. 65 regest 149. Andere voorbeelden: SAH, RAH,
inv. nr. 1261, f. 124v en BHIC, ZZ inv. nr. 23 regest 127.



102 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse 's-Hertogenbosch

De zusters breidden hun complex de volgende jaren uit en gaven vorm aan hun interne
organisatie.™* In 1506 bevestigde paus Julius II de oude privileges van de cellebroeders
en -zusters en voorzag hij in aanvullende regelingen.” In dit stuk werden de broeders en
zusters behandeld als behoorden zij tot een gezamenlijk georganiseerde orde. De werkelijk-
heid en in ieder de geval de wenselijkheid was anders. Rond 1508 verzochten de gezamen-
lijke zwartzusters aan de paus losgekoppeld te worden van de paters cellieten maar wel al
hun voorrechten te mogen blijven genieten.™* Op 7 november 1511 schijnt de verlening
van de aflaten nog afzonderlijk aan de zusters afgegeven te zijn door de paus.™3

Met deze aankopen en nieuwe privileges van pausen en bisschoppen grepen de Bossche
zusters de kans hun huis uit te bouwen tot een volwaardig klooster. Het begin van deze
grote verbouwing lag in 1513."#In 1522 werden de bouwactiviteiten afgerond. Er woonden
toen vijftien zusters in het klooster.™s

Magdalenazusters-augustinessen

In 1452 werden de zusters van Maria Magdalena voor het laatst in de Peperstraat vermeld. +¢
Op 28 juni 1458 huisde deze groep aan de Windmolenberg.’#” De Peperstraat werd niet meer
als hun verblijfplaats genoemd. Ze zullen dus tussen 1452 en 1458 naar de Windmolenberg
vertrokken zijn.

Deze Magdalenazusters waren verbonden met een andere gemeenschap zusters van
Maria Magdalena. De oorsprong daarvan is onbekend. Deze gemeenschap woonde al voor
1454 in Vught tussen de verbindingsweg ’s-Hertogenbosch-Vught en de Dommel, dicht bij
de dependance van de Zusters van Orthen. In dat jaar kregen de in gemeenschap levende
zusters van Maria Magdalena in Den Bosch (zojuist verhuisd?) en Vught verlof van de
bisschop een eigen biechtvader en eigen visitators te kiezen, hetgeen een eerste erken-
ning en regeling inhield. De mis kon er opgedragen worden aan een draagbaar altaar.”+*
Tussen 1455 en 1465 was Jan van Kalkar biechtvader van de Zusters van Maria Magdalena of
Bethanié.”* Mogelijk is dit dezelfde persoon als de pater van de fraters en hing deze aanstel-
ling samen met het nieuwe voorrecht dat de Magdalenazusters in 1454 gekregen hadden.

Op dat moment hadden ze nog steeds twee vestigingen, een in ’s-Hertogenbosch en een
in Vught. Beide gemeenschappen hadden geen officiéle kerkelijke erkenning als kloos-
ter. Vanaf 1460 kwam de naam zusters van Bethani€ voor de Bossche zustergemeenschap
op. Het staat niet vast dat de zusters van Bethanié de oude behuizing van de zusters van
de Tolbrug hebben overgenomen. De Vughtse groep kreeg in 1461 toestemming van de
pastoor van Vught-Sint-Lambertus voor een eigen kapel met een eraan verbonden priester
en bijliggend kerkhof.”s® Vermoedelijk is het niet tot de bouw van een kapel gekomen. Maar
mogelijk zette deze toestemming de Bossche zusters aan het denken, zoals de Zusters van
Orthen hun medezusters in Vught in het oog hielden.

De Bossche gemeenschap verzocht aan de bisschop hun woonplaats in Den Bosch te
verheffen tot een klooster van reguliere kanunnikessen onder de regel van Augustinus
met toestemming een kapel erbij te bouwen. Hij voldeed aan dit verzoek in 1466. Wegens
de zwakke economische situatie van het klooster besloot hij vooralsnog de clausuur
achterwege te laten.”s* Ongeveer tegelijk met het aannemen van de kloosterregel verdween
biechtvader Jan van Kalkar in die functie van het toneel. Dit zal verband houden met de
aanstelling door de bisschop van de biechtvader van het jonge augustinessenklooster van
Sint-Geertrui in de stad, die tevens de opdracht kreeg de zusters te kleden en de geloften te
laten afleggen. Visitatie kon geschieden door de genoemde biechtvader en de rector van
het fraterhuis of een overste van de eigen orde. Deze bepaling maakt de identificatie van



140

4
142
143
144
145

146

147

148
149
150
151
152

153
154

103

hun voormalige biechtvader Jan van Kalkar als
rector van de fraters aannemelijk. Het klooster
stond voortaan bekend als het Huis van Maria
Magdalena van Bethanié.s

In de jaren 1455-1457 was naar voorbeeld
van het Kapittel van Windesheim het Kapittel
van Venlo tot stand gekomen. Een van de leden
van dit samenwerkingsverband van vier beslo-
ten regularissenkloosters in het bisdom Luik
was het zojuist genoemde klooster van Sint-
Geertrui in ’s-Hertogenbosch, dat sterk onder
de invloed van de Moderne Devotie stond.’s3
Het ligt dan ook in de lijn dat de Zusters van
Maria Magdalena, mede bestierd door Jan van
Kalkar, met Augustinus’ regel als richtsnoer
dicht aanschurkten tegen de augustinessen
van Sint-Geertrui.

In Vught verbleef toen nog steeds de aan
dit klooster gelieerde groep zusters. Ze werden
afzonderl?]k genoemd in de blSSChOpPEhIke Zegel van de zusters van Bethanié, 1507. De afgebeelde
toestemming van 1466. Kort daarop verlieten ze  figuyr is Maria Magdalena, herkenbaar aan haar zalfpot
hun woning buiten de stad om zich te verenigen ~ (BHIC, 1891 ZZ inv.nr 47)
met hun medezusters op de Windmolenberg.

Met de aansluiting bij het Kapittel van Venlo in 1485 en de voltooiing van een nieuwe kerk bij
het klooster op de Windmolenberg in of kort na 1488 waren de zusters volledig geintegreerd
in de kerkelijke structuren.’s*

Verwerving in 1485 van een aangrenzend huis met achterhuis en hof die doorliep tot aan de gracht van de begijnen (huidige Parade),
overname in 1507 van een huis aan de Papenhulst van de zusters van Bethani& en aankoop in 1515 van het aan hun klooster gren-
zende Vondelingenhuis van de Tafel van de Heilige Geest: BHIC, ZZ, inv. nr. 32, 47 en 33. Vanaf 1570 was het pand op de hoek van
de Clarastraat en de Choorstraat vondelingenhuis (Van Sasse van Ysselt, De voorname huizen, dl. 2, 585-586).

RAA, ZZA, inv. nr. 2.

RAA, ZZA, inv. nr. 3.

RAA, ZZA, inv. nr. 4.

Wilhelmus Molius, Kroniek, 214-215; Hermans, Verzameling van kronyken, 77.

De kapel en het kort tevoren aangekochte Vondelingenhuis, waren volledig vernieuwd. Er was een nieuw stuk aan de kapel gezet
en het ‘spynhuys’, het huis achter de hof en het brouwhuis waren verbouwd. Tegen de gracht van de begijnen hadden de zusters,
dankzij een schenking van land door het Groot Begijnhof, een nieuw toilet laten bouwen: BHIC, ZZ inv. nr. 21, f. 1v-2r. Sluitstuk was
de bouw van een muur achter het klooster. Ze kregen er van hun achterburen, de begijnen, een strook grond voor. Daarin mochten ze
een deur maken voor onderhoudswerkzaamheden aan de muur en voor aanvoer van turf, hout en koren via pleiten: BHIC, ZZ inv. nr.
35eninv. nr. 22, f. 18r.

Op 27 oktober 1452: SAH, RAH, inv. nr. 1223, f. 9r. Vaak waren het door de Moderne Devotie geraakte priesters die devote vrouwen-
gemeenschappen initieerden. In een testament uit 1451 wordt ‘Lijsken Wyllem Everts dochter, wonende ten Bosch in het huys van
Magdalene’ genoemd (Frenken, ‘Aanvullingen op Schutjes’, 130). Frenken dateert dit testament dat als datum 1401 draagt, op 1450,
maar 1451 is logischer als niet ‘uno’ in plaats van ‘quinquagesimo’ geschreven is maar eenvoudig weggevallen is.

SAH, RAH, inv. nr. 1288, f. 311v-312r. Hun biechtvader was toen Jan van Kalkeren'. Zie ook Van Rooij, Het Oud-archief, dl. 3, regest
1205 en Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 1, 375 en 490.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 276-277.

SAH, RAH, inv. nr. 1225, f. 290r en 313v; inv. nr. 1235, f. 128r.

Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 173.39.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 277-282 (de uitgevers dateren de bisschoppelijke verheffing om onduidelijke reden op 1467).
In de periode 1450-1485 gingen vele huizen van tertiarissen over naar de regel van Augustinus: Van Engen, De derde orde, 274. In noord-
west Duitsland kozen rond die tijd zelfs vrijwel alle huizen van devote vrouwen voor die regel: Van Engen, Sisters and Brothers, 232.
Van Dijk, De constituties, 595-596.

SAH, RAH, inv. nr. 1257, f. 203v; Van Dijk, De constituties, 598.



104 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse 's-Hertogenbosch

—————

(mrrn'f‘f{ Vanlort
aned ve M P

{ ;{r‘.-’fr’.:‘{ fon Jf{wﬁ‘-f::}/i*{yf /

fit FliagaSn s

Plattegrond van het klooster Bethanié op de Windmolenberg met de kerk en de refter als herkenbare kloosterlijke elementen, na
het vertrek van de zusters, 1689 (Nationaal Archief, Den Haag, 4 OSK Oorlog/situatiekaarten, inv. br. B 93 (1))

Wat voor ontwikkeling hadden de zusters van het Groot Gasthuis ondergaan? Blijkbaar
hielden ze zich enkel aan hun door de bisschop gegeven statuten. Nog bij de afwikkeling
van de geschillen rondom deze zusters in de jaren twintig en dertig van de zestiende eeuw
ontbreekt iedere verwijzing naar een kloosterregel.’>s Toen de Bossche priester Molius
tussen 1542 en 1550 zijn kroniek schreef, volgden de zusters naar zijn zeggen de regel van
Augustinus.”s® In 1559 treffen we een duidelijk bewijs hiervan aan.”s” Een officiéle vastleg-
ging ontbreekt.

Augustinessen van Sint-Geertrui
Als uitvoering van het testament van Peter de Gorter werd het Sint-Geertruiklooster gesticht
als een klooster voor slotzusters, een besloten klooster, onder de regel van Augustinus. In
1448 besloot de bisschop tot deze stichting, nadat verscheidene goederen en inkomsten aan
de testamentaire toezegging toegevoegd waren. Het nieuwe convent zou gehuisvest worden
in een huis dat Peter nog tijdens zijn leven ter beschikking had gesteld van de boetezusters
dominicanessen die het er echter niet hadden kunnen bolwerken. De rector zou een augus-
tijn zijn, terwijl de prior van Sint-Elizabeth bij Roermond en de rector van het klooster te
Maaseik als visitator werden aangewezen. Een kapel met draagbaar altaar zou voorlopig tot
hun beschikking komen, totdat het al gestichte altaar gewijd zou zijn.™s®

Het klooster werd in 1453 tot volslagen besloten convent verheven, waarbij het visita-
tierecht overging naar de prior van het augustijnenklooster Mariénhage bij Eindhoven, die
als medevisitator de rector van de zusters te Maaseik of een andere leidsman van zijn orde



Plattegrond van ‘s-Hertogenbosch met de kloosters
in 1500. Na vestiging in en bij het oudste stadsdeel
(minderbroeders en zusters van het Groot Gasthuis)
werden plekken bij de Sint-Jan in gebruik genomen.
Vervolgens werden gebieden daarbuiten gekozen
(Afdeling Erfgoed Gemeente ‘s-Hertogenbosch)

OO WN —

155

156
157
158
159

o

60
161

105

minderbroeders
zusters van het Groot Gasthuis

begijnen van het Groot Begijnhof
predikheren

bogarden

clarissen

cellezusters

cellebroeders

zusters van Sint-Elizabeth of Bloemkamp
zusters van Orthen

zusters van de Mariénburg of Uilenburg
fraters

zusters van Bethanié op de Windmolenberg
zusters van Sint-Geertrui
begijnen van het Klein Begijnhof
kruisbroeders

aan zijn zijde had. De oorspronkelijke kapel was op den duur te klein geworden voor het
bidden en zingen van de getijden. Ze kregen daarom toestemming voor de bouw van een
nieuwe kerk met drie altaren.” In 1466 was de bouw ervan gereed. Op 16 april van dat jaar
gaf de bisschop vergunning voor de wijding van de kerk, met inbegrip van drie vaste altaren
en het gebruik van een draagbaar altaar.”*

Koen Goudriaan pleit ervoor de vele augustijnerzusters die een afgezwakt regiem volg-
den als ‘conversinnen’ te betitelen.** Dergelijke conversinnenkloosters in ’s-Hertogenbosch
waren de cellezusters en de zusters van Bethani€ op de Windmolenberg (vereniging van
de huizen in Vught en Den Bosch) en mogelijk later ook de zusters van Sint-Elizabeth van
het Groot Gasthuis. Het Sint-Geertruiklooster was in de stad het enige besloten augustines-
senklooster van reguliere kanunnikessen in de strikte zin des woords.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 37-44; Wilhelmus Molius, Kroniek, 285-293. De zusters waren aan het eind van de vijftiende
eeuw verhuisd van hun oorspronkelijke plaats van vestiging, vooraan de Hinthamerstraat ten oosten van de Markt, naar het noorden
aan de overzijde van de Dieze.

Wilhelmus Molius, Kroniek, 18 en 139.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dI. 2, 45.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 213-219.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 219-223. De contacten met Maaseik zullen het terugtrekken uit de wereld en het kloosterslot
sterk beinvioed hebben in deze periode. Dionysius de Kartuizer richtte zich in zijn traktaat ‘De vita inclusarum’ speciaal tot de priorin
van de augustinessen van Maaseik (Pansters, ‘The Secret of Silence’, 62 noot 23).

Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 229-231.

Goudriaan, ‘De observantie’, 179-191, vooral 190. Aan bijlage 1 kunnen de Bossche augustinessen van de Windmolenberg toege-
voegd worden, terwijl ook de zwartzusters als conversinnen aangemerkt kunnen worden. Er is geen enkele aanwijzing dat de gast-
huiszusters van Sint-Elizabeth in 1376 de regel van Augustinus gingen volgen.



106 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse 's-Hertogenbosch

Conclusie

Naast kloosters in ordeverband (wilhelmieten, franciscanen, dominicanen en clarissen)
woonden in ’s-Hertogenbosch in de dertiende en veertiende eeuw diverse groepen religi-
eus geéngageerde personen zonder regel in gemeenschap samen: begijnen, bogarden en
gasthuiszusters. In 1335 vestigden zich cellezusters of zwesteren in de stad, korte tijd later
gevolgd door de cellebroeders of lollarden. De stedelijke overheid mengde zich veelal in
hun zaken waar het ging om financién en goederenbeheer. Hun inbedding in de kerkelijke
structuren was vaak onduidelijk. Ze leefden volgens eigen gewoonten en reglementen.
Sommige van deze gemeenschappen voegden zich naar een erkende regel. De derde regel
van Franciscus bleek daarvoor erg geschikt. Onder druk van buiten namen de bogarden
deze regel tussen 1333 en 1335 officieel aan.

De vijftiende eeuw kende een monastieke ontwikkeling in de stad die vérstrek-
kende gevolgen had. De vrouwen die zich in de decennia rond 1400 in ’s-Hertogenbosch
in gemeenschappen vestigden, gingen al snel volgens de derde-orderegel van Franciscus
of Dominicus leven. Volgelingen van de Moderne Devotie betrokken huizen in de stad.
Een zusterhuis vanaf circa 1410 en een fraterhuis vanaf circa 1425 werden geinstrueerd
en bevolkt vanuit het ontstaansgebied van deze beweging. De bewoners van deze huizen
van het Gemene Leven leefden niet onder een kloosterregel maar volgens goedgekeurde
statuten en maakten geen onderdeel uit van een breder verband. Zij konden hun leefwijze
ongewijzigd continueren.

Onder meer het gedachtegoed van de Moderne Devotie deed bestaande kloosters weer
terugkeren naar de voorschriften van hun regel. De jongere gemeenschappen werden in
korte tijd in kerkelijk goedgekeurde banen geleid. Tussen 1464 en 1470 ontwikkelden zich
in’s-Hertogenbosch zes devote gemeenschappen tot kloosters ten gevolge van het aanvaar-
den of strikter onderhouden van een erkende regel, maar ieder volgde een eigen tempo en
modaliteit. De invoer van een strengere regel bij de bogarden leidde in 1470 tot een scheu-
ring waarbij de nieuwlichters, die de derde regel van Franciscus wilden vervangen door
het strengere regiem van de kruisheren, bakzeil haalden en een afzonderlijk kruisheren-
klooster elders in de stad moesten vormen. De tertiarissen van de Papenhulst hadden na
een kort verblijf op de Windmolenberg een woonplaats gevonden achter de Tolbrug. Daar
werd in 1469 de verdere verkloostering ingezet met de bouw van een kapel. De zusters van
de Uilenburg kenden in dat jaar een gelijkaardige ontwikkeling. Die culmineerde in de
bouw van een kloosterkerk in de jaren 1488-1491. De sinds 1475 op de Eikendonk wonende
tertiarissen waren vanaf hun aanvang tertiarissen in goedgekeurd kloosterverband.

De zwesteren aanvaardden in 1464 officieel de regel van Augustinus, die ze in praktijk
al volgden, maar tot die tijd met toelating van privébezit. Een verdere verkloostering van
deze cellezusters volgde in 1477, een volledige uitbouw inclusief kapelrechten in 1514. In
het kielzog van de zwesteren hadden ook de cellebroeders de regel van Augustinus aanvaard.
Terwijl de zusters onder de bisschop ressorteerden, stonden de broeders onder direct gezag
van de orde. De boetezusters van Maria Magdalena die zich rond 1430 in de stad gevestigd
hadden, onderwierpen zich in 1466 in hun nieuwe behuizing op de Windmolenberg als
zusters van Bethanié aan Augustinus’ regel. In 1488 waren de Vughtse zusters geincorpo-
reerd en was bij de gemeenschap een volwaardige kloosterkerk verrezen. De zusters van
Sint-Geertrui namen rond 1450 de restanten over van een zieltogend groepje Dominicaner
penitenten en vormden het enige, vrijwel van aanvang af besloten klooster waarin geleefd
werd volgens de regel van Augustinus.



107

Afkortingen

AAB Archief Abdij van Berne
BAH Bisschoppelijk Archief ’s-Hertogenbosch
BHIC Brabants Historisch Informatie Centrum

hs.

handschrift

inv. nr(s). inventarisnummer(s)

MA 2006 Mechelse Aanwinsten van het bisdom Den Bosch 1330-1719

ILVB 1232 Illustre Lieve Vrouwe Broederschap in ’s-Hertogenbosch (1291) 1318-2005
ONB Oorkondenboek van Noord-Brabant

RAA Rijksarchief te Antwerpen-Beveren

RAH Rechterlijk archief ’s-Hertogenbosch

SAH Stadsarchief ’s-Hertogenbosch

ZZ 1891 Zwartzusters in ’s-Hertogenbosch 1335-1642
ZZA Zwartzusters van Antwerpen
Archivalia

Archief Abdij van Berne (AAB), Heeswijk

hs. 6 Zuid-Nederlands getijdenboek, circa 1470

hs. 19 Graduale kerk Groot Gasthuis, vijftiende/zestiende eeuw

hs. 20 Commentaar van Dionysius de Kartuizer op het Bijbelboek Job

hs. 83 Handschrift Coeverincx, ca. 1600

inv. nr. [IIA4 Testament van Willem van den Bosch, 1332

inv. nr. VD36.14 Akte van overdracht door Jan Thomaszoon geheten Dirkszoon en Hendrik
Hendrikszoon de Coster aan heer Jan van Birk van Kalkar, rector van het klooster van het
Gemene Leven in ’s-Hertogenbosch, van een erf in de Hinthamerstraat, 1436

inv. nr. VD36.15 Akte van schenking door Hendrik van Berkel en Goossen Brenthens aan
Jan van Brik van Kalkar, rector van het klooster van het Gemene Leven in s-Hertogenbosch,
van goederen in de Hinthamerstraat in ‘s-Hertogenbosch, 1436

Bisschoppelijk Archief ’s-Hertogenbosch (BAH), ’s-Hertogenbosch

Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch
Doos 5A, zonder beschrijving

Brabants Historisch Informatie Centrum (BHIC), ’s-Hertogenbosch

252 Klooster Mariénburg op de Uilenburg, 1447-1642
inv. nr. 290 Stichtingsakte, met akte van bekrachtiging door prins-bisschop van Luik, 1469
inv. nr. 303 Verklaring door leden huis 3e Orde Heilige Franciscus in ’s-Hertogenbosch
op Uilenburg, dat zij als religieuzen zijn geprofest en haar huis tot klooster is verheven
onder titel Mariénburg, 1469. Met bevestiging van deze verklaring door Lodewijk van
Bourbon, prins-bisschop van Luik, 1469. En met bevestiging door diens opvolger, Jan
van Horne, en vergunning aan klooster onder andere om kerkhof te vergroten, 1491

343 Collectie kaarten en tekeningen van het Rijksarchief in Noord-Brabant
inv. nr. 1999 Kaart kloosters aan de Hinthamerstraat

1232 Illustre Lieve Vrouwe Broederschap in ’s-Hertogenbosch (1291) 1318-2005 (ILVB)



108 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse 's-Hertogenbosch

1891

inv. nr. 116 Rekening, 1329/1330, 1335/1336, 1341/1342-1343/1344, 1345/1346-
1348/1349, 1350/1351-1362/1363, 1365/1366-1367/1368, 1369/1370, 1372/1373-
1376/1377,1378/1379-1385/1386, 1387/1388-1396/97, 1398/99 €n 1495/1496

inv. nr. 117 Rekening, band 1, 1399/1400-1414/1415, 1416/1417, 1419/1420-1430/1431
en ongedateerd

inv. nr. 119 Rekening, band 3, 1448/1449-1468/1469

inv. nr. 146 Ledenboek ILVB

Zwartzusters in ’s-Hertogenbosch 1335-1642 (ZZ)

inv. nr. 1 Verheffing door de elect, later bisschop van Luik van het huis van de celle-
zusters tot een klooster onder de Regel van Augustinus met voorschriften over de te
volgen levenswijze, met latere aanpassing, 1464 en 1477

inv. nr. 14 Akte waarbij Ermbertus de Loemel vastlegt dat zijn dochter in het klooster
ingetreden is voor de aanname van de regel van Augustinus, met nadere bepalingen, 1475
inv. nr. 21 Inventaris van het archief, opgemaakt naar aanleiding van een grote
verbouwing, 1522

inv. nr. 22 Legger van de pachten, cijnzen en renten van het klooster, en van het kloos-
terterrein, met aantekening van ontvangsten en plaats van de eigendomstitels in het
archiefdepot, 1627

inv. nr. 23 Lijst van cijnzen en renten van het klooster en van de biechtvader, 1628
inv. nr. 26 Akte van verkoop aan Wunne van Utrecht ten behoeve van haar en haar
gezellen van een huis in de Weverhulst, 1335

inv. nr. 27 Akte van verkoop ten behoeve van de zusters van een stukje grond aan de
Begijnengracht bij hun woning, 1348

inv. nr. 28 Akte van schenking van Heylkens Huis op de Triniteit in s-Hertogenbosch, 1359
inv. nr. 30 Akte van aankoop van een huis naast het klooster, 1430. Met  retroactaen
latere bijlage, 1341-1431

inv. nr. 31 Stukken betreffende de aankoop van Heer Corstiaans huis naast het kloos-
ter, 1444 en 1462

inv. nr. 32, Stukken betreffende de aankoop van aangrenzende goederen van Thonis
van den Hoevel, 1485

inv. nr. 33 Akte van aankoop van het Vondelingenhuis naast het klooster, 1515

inv. nr. 35 Akte van schenking van een stukje land aan de gracht van het begijnhof ten
behoeve van een nieuwe kloostermuur, 1520

inv. nr. 38 Verklaring van schenking van renten, onder meer aan het klooster, 1361
inv. nr. 40 Testament waarbij de zusters een erfcijns gelegateerd krijgen, 1433

inv. nr. 45 Akte van schenking van een roggepacht in Berlicum, onder meer aan het
klooster, 1500, met latere bijlage, 1590

inv. nr. 47 Akte van aankoop door het klooster van een huis op de Papenhulst in
’s-Hertogenbosch, 1507

inv. nr. 65 Concept van een machtiging door het klooster aan een niet nader genoemde
persoon tot rechtshandelingen betreffende een lijfrente, circa 1547

2006 Mechelse Aanwinsten van het bisdom Den Bosch 1330-1719 (MA)

inv. nr. 20 Opheffing van de scholasterij, 1422-1423

inv. nr. 38 Overeenkomst tussen het kapittel en de Zusters van Orthen over de paro-
chiéle rechten van de zusters, 1453

inv. nr.57 Uitbreiding van de inkomsten van het in 1451 gestichte altaar, 1468



109

inv. nr. 84 Stichting van drie wekelijke missen, op te dragen door een seculiere priester,
1442
inv. nr. 130 Testament van de begijn Jutta, dochter van Martinus de Meghen, 1368
inv. nr. 135 Testamentaire schenking aan verschillende personen en instellingen,
verbonden aan het begijnhof, 1434. Met retroacte, 1427
inv. nr. 168 Stukken betreffende de stichting van het bonefantenhuis in 1401 en de
organisatie, 1625 en ongedateerd
inv. nr. 190 Eigendomsbewijs voor de predikheren van ’s-Hertogenbosch van een
erfcijns in ’s-Hertogenbosch, 1369

2039 collectie charters van het Groot Seminarie te Haaren, 1238-1801
inv. nr. 17 Overeenkomst tussen het klooster Mariénveld en het klooster van Sint-Jan
evangelist in Amsterdam, 1422

Rijksarchief te Antwerpen-Beveren (RAA)

Zwartzusters van Antwerpen (ZZA)
inv.nr. 1 19 september 1472 Vidimus gegeven door Jacobus de Mucciarellis, auditor
generalis der Curia, en Joannes Botelier, abreviator, op een bul van Sixtus IV, de 9¢ juni
1472 verlenende het recht van begraven en van keuze van een geestelijke om dienst
te doen aan de cellezusters van Duitsland en Frankrijk
inv. nr. 2 11 februari 1508-1509 Vidimus gegeven door Johannes, abt van Sint-
Geertruiden te Leuven, van een bul van Julius II, van 20 juni 1506, bepalende de voor-
rechten van de orde der cellieten
inv. nr. 3 Rond 1508 Smeekschrift aan de paus aangeboden door de Zwartzusters
vragende ontslagen te worden van elke onderwerping aan de broeders Cellieten, en
niettegenstaande, al de aflaten en geestelijke voordelen aan deze laatsten toegestaan
te blijven genieten
inv.nr. 4 17 eeuw Aantekeningen aangaande sommige gratién en privilegieén gegunt
van den Stoel ofte h. pausen van Romen aen ons heilich orden
inv. nr. 101 17 augustus 1346 Vidimus gegeven door Claus van der Borch, deken van
O.LV.-kerk, van de schepenbrief van Antwerpen, van 1 oktober 1345, bestatigde de
gift gedaan door Hendrik Zuderman, Duits koopman, van zijn huis gestaan buiten
de Koepoort en de Predikherenmuur, met al wat er toe behoort ‘om daar in te woenen
maten wiven die men heet Swesteren gaende ende keerende uut wat landen dat di zijn, die van
goeden levene zijn ende dit gedurende teweliken daghen’en benoemende ter besturing van
dit huis drie goede personen (...)

Stadsarchief ’s-Hertogenbosch (SAH), ’s-Hertogenbosch

014 Rechterlijk archief van ’s-Hertogenbosch (RAH)
inv. nr. 1182-1288 Secretariéle protocollen, ook bekend als het Bosch’ Protocol,
1399-1517

184 Archief van het Clarissenklooster (1281-)1335-1668
inv. nr. 1 Notari€le akte, bevattende openbare afschriften van een machtiging van de
officiaal van Luik d.d. 1o januari 1334; het testament van heer Willelmus de Busco,
heer van Erp, ridder, d.d. 1335 augustus 28; en aanvullingen op dit testament d.d. 13
september 1339, 6 november 1341, 1344

Sint-Jan, charters
inv. nr. 697 (661), d.d. 1467 april 4 (alleen regest)
inv. nr. 1240 (2585), d.d. 1420 oktober 18 (alleen regest)



110 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse 's-Hertogenbosch

Literatuur en gedrukte bronnen

Acquoy, ].G.R., Het klooster te Windesheim en zijn invloed
(3 dIn.; Utrecht 1875-1880).

Bichelaer, A. van den, Het notariaat in Stad en Meierij van
’s-Hertogenbosch tijdens de Late Middeleeuwen (1306-
1531)(Amsterdam 1998).

Bogaerts, A.M., Het klooster Hertoginnedal der Zusters Do-
minikanessen te Oudergem 1262-1797. Bouwstoffen
voor de Geschiedenis der Dominikanen in de Ne-
derlanden 18 (Leuven 1979).

Brinkerink, D.A., (ed.), Van den doechden der vuriger ende
stichtiger susteren van Diepen Veen (Groningen 1904).

Bruijn, MWJ. de, ‘Cnodingen en Dicbieringen. De bezit-
ters van grote huizen in de stad ’s-Hertogenbosch en
hun entourage. Deel 1 Het geslacht Van den Bosch’.
Intern rapport nr. 314 Bouwhistorie, Archeologie en
Monumenten (s-Hertogenbosch/Utrecht 2014).

Callaye, Fr, ‘De Nederlandsche Beggaarden in St Fran-
ciscus’ Derde Orde en de Weefnijverheid tijdens
de Middeleeuwen (1)’ in: Neerlandia Franciscana 1
(Iseghem 1914) 7-32.

Camps, H.PH. (ed.), Oorkondenboek van Noord-Brabant tot
1312. I De meierij van ’s-Hertogenbosch (met de heer-
lijkheid Gemert) (2 bdn.;’s-Gravenhage 1979).

Carnier, M., ‘De reguliere vrouwelijke derde orde in de
zuidelijke Nederlander’, Trajecta 14 (2005) 205-220.

Dijck, L.G.C.M. van, ‘Kluizenaressen in en rond ’s-Herto-
genbosch, ca. 1370-1630’, Varia Historica Brabantica
9 (1980) 1-20.

Dijk, RTh.M. van, De constituties der Windesheimse Vrou-
wenkloosters voor 1559 (Nijmegen 1986).

Dijk, RTh.M. van, Salome Sticken (1369-1449) en de oor-
sprong van de Moderne Devotie (Hilversum 2015).

Dumbar, G., Reipublicae Daventriensi ab actis analecta (...)
(dl. I; Daventriae 1710).

Elm, K., Beitrdge zur Geschichte des Wilhelmitenordens
(Keulen/Graz 1962).

Engen, H. van, De derde orde van Sint-Franciscus in het
middeleeuwse bisdom Utrecht (Hilversum 2006).
Engen, J. van, Sisters and Brothers of the Common Life. The
Devotio Moderna and the World of the Later Middle

Ages (Philadelphia 2008).

Foppens, [.E, Historia Episcopatus Silvaeducensis (...)
(Bruxellis 1721).

Frenken, A.M,, ‘Aanvullingen op Schutjes “Geschiede-
nis van het bisdom ’s- Hertogenbosch™, Bossche Bij-
dragen 23 (1956-1957) 46-166.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta Gijsberti Coeverinex, eds.
G. van den Elsen en W. Hoevenaars (2 dIn; ['s-Her-
togenbosch] 1905 en 1907).

Goudriaan, K., ‘De observantie der conversinnen van
Sint-Augustinus’ in: H. van Engen en G. Verhoeven
(red.), Monastiek observantisme en Moderne Devotie in
de Noordelijke Nederlanden. Middeleeuwse studies
en bronnen CX (Hilversum 2008 ) 167-211.

Goudriaan, K., ‘Arme vrouwenpersonen, om Goods
willen gheherberghet. Gemeenschappen van
devote vrouwen aan het eind van de veertiende
eeuw’, Ons Geestelijk Erf82 (2011) 97-135.

Gramaye, |.B., Taxandria. In qua Antiquitates & decora Re-
gionum 5 (...) (Bruxellae 1610).

Grootaers, W., De Zwartzusters van Lier 1395-1995. 600
jaar ziekenzorg in en rond de Netestad (Lier 1995).
Heel, D. van, ‘Het kapittel van de tertiarissen van Zep-
peren’ in: Bijdragen voor de geschiedenis van de provin-
cie der minderbroeders in de Nederlanden, bundel 12

(1953) 349-371.

Hermans, C.R,, (ed.), Verzameling van kronyken, charters
en oorkonden betrekkelijk de stad en meijerij van ’s Her-
togenbosch (3 bdn.;’s Hertogenbosch 1847-1848).

Hermans, C.R., Annales canonicorum reqularium S. Augus-
tini, ordinis S. Crucis ex monumentis authenticis (4 dln.;
Silvae-Ducis [etc.] 1858-1953).

Hoekx, J.A.M., Archief van het klooster der Rijke Claren te
’s-Hertogenbosch, 1335-1668 (['s-Hertogenbosch]
1965).

Hotz, B., Beginen und willige Armen im spdtmittelalterlichen
Hildesheim (Hildesheim 1988).

Jacobs, B.C.M., Justitie en politie in ’s-Hertogenbosch voor
1629. De bestuursorganisatie van een Brabantse stad.
Brabantse Rechtshistorische Reeks 1 (Assen/Maas-
tricht 1986).

Kithler, W.]., Johannes Brinckerinck en zijn klooster te Die-
penveen (Rotterdam 1908).

Kuijer, PTh.]., ’s-Hertogenbosch. Stad in het hertogdom Bra-
bant ca. 1185-1629 (Zwolle/’s-Hertogenbosch 2000).

Leupen, S.M.C,, ‘De kloosters van de cellebroeders en
-zusters in het graafschap Holland en Zeeland tot
aan de Reformatie’, Holland, Historisch Tijdschrift 30
(1998) 63-93.

Meerendonk, L. van de, Het klooster op de Eikendonk te Den
Dungen. Bijdragen tot de Geschiedenis van het Zui-
den van Nederland II (Tilburg 1964).

Meerendonk, L. van de, Tussen Reformatie en Contra-re-
formatie. Geest en levenswijze van de clerus in stad en
meierij van ‘s-Hertogenbosch en zijn verhouding tot de
samenleving tussen ffl 1520 en ffl 1570. Bijdragen tot
de geschiedenis van het Zuiden van Nederland IX
(Tilburg 1967).

Meersseman, G.G., Dossiers de I'Ordre de la Pénitence au
XlIIIeme siecle (2e herziene uitgave, Freiburg 1982).

Meijer, G.A., De predikheeren te ’s-Hertogenbosch, 1296-
1770. Eene bijdrage tot de geschiedenis van het Katho-
lieke Noord-Brabant (Nijmegen 1897).

Meijer, G.A. (ed.), P. Jacobo Brouwer, Chronicon conventus
Buscoducensis ordinis praedicatorum et historia monas-
teriit Worcumiensis (’s-Hertogenbosch 1908).

Oudenhoven, J. van, Beschryvinge der Stadt ende Meyerye
van ‘s Hertogen-Bossche (Amsterdam 1649).



Pansters, K., ‘The Secret of Silence. Spiritual Concen-
tration as Theological Concern’ in: K. Pansters
(red.), The Carthusians in the Low Counties. Studies in
Monastic History and Heritage. Miscellanea Neerlan-
dica XLIII - Studia Cartusiana 4 (Leuven 2014).

Post, R.R.,, The Modern Devotion. Confrontation with Refor-
mation and Humanism (Leiden 1968).

Roggen, HR., De Clarissenorde in de Nederlanden (Sint-
Truiden 1995).

Rooij, HJM. van, Het Oud-archief van het Groot-Zieken-
gasthuis te ’s-Hertogenbosch (3 dIn.; ’s-Hertogenbosch
1963).

Sanders, ].G.M., Kartuizers in het land van de Dommel.
Klooster Sint-Sophia van Constantinopel bij ’s-Herto-
genbosch, 1466-1641 (Woudrichem 2012).

Sasse van Ysselt, A.F.O. van, De voorname huizen en gebou-
wen van ’s-Hertogenbosch. Alsmede hunne eigenaars of
bewoners in vroegere eeuwen. Aanteekeningen uit de
Bossche schepenprotocollen, loopende van 1500-1810 (3
dIn,; herdruk, ’s-Hertogenbosch 1975).

Schutjes, L.H.C., Geschiedenis van het bisdom ’s Hertogen-
bosch (5 dIn.; St. Michiels-Gestel 1870-1876).

Simons, W., Bedelordenkloosters in het graafschap Viaan-
deren. Chronologie en typografie van de bedelordenver-
spreiding voor 1350 (Brugge 1987).

Steyaert, D., ‘Eenheid in de verscheidenheid: historiek
van de Alexianen’ in: Werken van Barmhartigheid.
650 jaar Alexianen in de Zuidelijke Nederlanden. Ten-
toonstellingscatalogus Stedelijk Museum Vander
Kelen-Mertens (Leuven 1985) 17-28.

111

Vanden Bosch, G., Monasticon van Zwartzusters-Augusti-
nessen in Belgié¢ (Brussel 1998).

Voecht, J. de, Narratio de inchoatione domus clericorum in
Zwollis: met akten en bescheiden betreffende dit frater-
huis, ed. M. Schoengen, Werken uitgegeven door
het Historisch Genootschap, derde serie 13 (Am-
sterdam 1908).

Weiler, A.G., Volgens de norm van de vroege kerk. De ge-
schiedenis van de huizen van de broeders van het Ge-
mene leven in Nederland (Nijmegen 1997).

Werken van barmhartigheid. 650 jaar Alexianen in de
Zuidelijke Nederlanden Tentoonstellingscatalogus
Stedelijk Museum Vander Kelen-Mertens (Leuven
1985).

Wilhelmus Molius, Kroniek van Molius. Een zestiende-
eeuwse Bossche priester over de geschiedenis van zijn
stad, eds. J.AM. Hoekx ea. ([s-Hertogenbosch
2003]).

‘Wormgoor, I, ‘De vervolging van de vrijen van geest, de
begijnen en begarden’, Nederlands Archief voor Kerk-
geschiedenis 65 (1985) 107-130.



