
Kloosters aan de Hinthamerstraat en in de omgeving van de Sint-Janskerk op de plattegrond van ’s-Hertogenbosch van Barlandus, 
circa 1572. Van onder naar boven, langs de Dieze, parallel aan de centraal lopende Hinthamerstraat: de gasthuiszusters (die vroeger 
aan de rechterzijde van de Hinthamerstraat woonden), de predikheren en de Zusters van Orthen. Rechts van de Sint-Janskerk is de 
kerk van het Groot Begijnhof (nu de Parade) getekend met erboven het aangrenzende zwartzusterklooster aan de Papenhulst. Schuin 
links daarboven is aan de Clarastraat het clarissenklooster weergegeven (BHIC, 343 Collectie kaarten en tekeningen, inv. nr. 1999)



1  De geestelijken binnen de katholieke kerk worden verdeeld in een seculier deel en een regulier deel. In tegenstelling tot de seculiere 
clerus volgen de regulieren een kloosterregel en leven doorgaans in kloosterverband, gegroepeerd in diverse kloosterordes.

2  Ook voor andere steden zijn vergelijkbare studies uitgevoerd. Zie bijvoorbeeld voor de situatie in Nijmegen de scriptie van Martijn 
Cissen over Nijmeegse vrouwenkloosters: Martijn Cissen, Vrouwenkloosters en begijnhuizen in Nijmegen (Nijmegen, 2004) waarvan 
een bewerking te vinden is: http://www.huisvandenijmeegsegeschiedenis.nl/info/Vrouwenkloosters_en_begijnhuizen

Jan Sanders

  Verkloostering in het vijftiende-
eeuwse ’s-Hertogenbosch

’s-Hertogenbosch werd in de middeleeuwen bevolkt door vele geestelijken. Naast de grote 
schare seculieren herbergde de stad talrijke kloosterlingen van verschillende aard. Naar 
schatting bestond de Bossche bevolking in de zestiende eeuw voor achttien procent uit 
geestelijken.1 Daarmee scoorde de stad procentueel het hoogst onder de Brabantse steden. 
De kloosterlingen onder hen hadden, parallel aan de ontwikkeling van de stad, binnen en 
buiten de muren onderdak gevonden en geschapen in gebouwen die voldeden aan hun 
eisen. Wanneer hun gemeenschappen groeiden was aanpassing van hun woning veelal 
noodzakelijk. Lukte dat om een of andere reden niet, dan moesten ze op zoek naar een 
andere woongelegenheid. Sommige enthousiast begonnen stichtingen haalden het niet 
en verdwenen. Anderen smolten al dan niet onder dwang samen, wat met spanningen 
gepaard kon gaan. De wereldlijke en geestelijke overheid probeerde grip te houden op deze 
bewegingen en waar mogelijk ze bij te sturen om uitwassen te voorkomen en om, op zijn 
minst, invloed te behouden. Omgekeerd zochten de nieuwe stichtingen de steun van de 
gevestigde kerkelijke en wereldlijke instellingen.

Er waren kloosterlingen die al in een ordeverband waren ondergebracht toen ze zich 
in de stad vestigden. Hier werkten het toeziende oog van de orde en de regels die gevolgd 
moesten worden sturend en louterend. Nadere afspraken met de stedelijke en geestelijke 
overheid voorkwamen botsingen. Maar ook dan ging het nog wel eens mis omdat iedere 
nieuwkomer zijn eigen plaats onder de zon wilde verwerven. Met geestelijk geroepenen 
die buiten ordeverband leefden, lag het ingewikkelder. Deze vrije vogels, die letterlijk 
ongeordend en ongeregeld het experiment niet schuwden en buiten de geëffende paden 
wandelden, lieten zich moeilijker in de gewenste banen leiden. Kerk en staat was er veel 
aan gelegen ook deze groep binnen de afgepaalde terreinen te leiden.

In dit artikel gaan we na hoe tussen de dertiende en de vijftiende eeuw het religieuze 
landschap zich in ’s-Hertogenbosch ontwikkelde en hoe dit uitmondde in een herbronning 
op de kloosterregel.2 Semi-religieuze groeperingen werden ingekapseld in een orde, kregen 
een kloosterregel en ‘verkloosterden’: in korte tijd ontwikkelden ze zich tot kloosterlingen. 
Daarnaast ontstonden er devotionele groepen die nieuwe religieuze levensvormen ontwik-
kelden en in mindere mate verkloosterden. Om dit beeld goed te kunnen volgen moeten 
we in een aantal gevallen de gegevens over deze gemeenschappen uit de oudere literatuur 
corrigeren. 

77



78 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

Nieuwe religieuze gemeenschappen in de stad

De overdaad en luxe binnen de Kerk in de elfde en twaalfde eeuw leidden tot het ontstaan 
van groeperingen die op zoek gingen naar het armoede-ideaal uit de beginjaren van de 
Kerk. Hervormingspredikers als Norbertus van Xanten en later Franciscus van Assisi en 
Dominicus Guzman konden binnen de gevestigde structuren van de Kerk gebracht en 
gehouden worden en vormden nieuwe, kerkelijk erkende gemeenschappen, respectieve-
lijk norbertijnen, franciscanen en dominicanen. Andere groeperingen, zoals de katharen, 
plaatsten zich echter buiten de Kerk en riepen vervolging over zich af.

Rond 1100 waren naast de belangrijkste kloosterorde in het Christelijke Westen, de 
benedictijnen, nieuwe orden ontstaan, zoals kartuizers, cisterciënzers en norbertijnen. 
Iedere orde legde andere accenten in haar geloofsbeleving. Hun kloosters waren in hoofd-
zaak op het platteland gevestigd en maakten deel uit van de rurale economie. Rond 1200 
boden de groeiende steden ideale woonplaatsen voor een nieuw type kloosterling. Hun 
afhankelijkheid van de plattelandseconomie was minder groot, omdat zij, gevestigd binnen 
de bevolkingscentra, in hun inkomsten voorzagen door bedelen. In veel steden ontstonden 
rond die tijd kloosters van franciscanen (minderbroeders) en dominicanen (predikheren), 
levend volgens een kerkelijk goedgekeurde regel binnen een rechtstreeks onder de paus 
ressorterend ordeverband.

Aanvankelijk werden ook vrouwen opgenomen bij de norbertijnen en cisterciënzers, 
vaak in dubbelkloosters, gebouwen waarin mannen en vrouwen woonden in van elkaar 
afgescheiden afdelingen. Sinds de afwijzende houding van deze orden hiertegen, respectie-
velijk in de decennia voor en na 1200, konden vrouwen niet meer bij hen terecht. Nieuwe 
vrouwelijke orden konden na het Tweede Lateraans Concilie (1139) niet meer gesticht 
worden. Voor vrouwen waren daarmee de mogelijkheden tot een kloosterleven beperkt. 
Nieuwe leefvormen, vooral voor vrouwen, kwamen dientengevolge hoofdzakelijk in de 
steden op. Het bekendst zijn de begijnen en hun minder talrijke mannelijke tegenhangers, 
begarden of bogarden, die in de dertiende eeuw parallel aan de franciscanen en dominica-
nen de steden gingen bevolken. In hun zoektocht naar nieuwe religieuze uitingen bereik-
ten dergelijke groeperingen de rand van het kerkelijke spectrum. Hun samenwonen buiten 
ordeverband en zonder regel en strikte controle riep vragen op omtrent de zuiverheid van 
hun bedoelingen. De aarzelende houding van de bedelorden tegenover vrouwen veran-
derde na enige tijd. Ze ontwierpen voor hen een afzonderlijk statuut, een ‘tweede regel’. 
Zo konden kloosters van dominicanessen en clarissen (franciscanessen) gesticht worden.

Er werd bovendien een mogelijkheid geschapen een religieus leven in gemeenschap te 
leiden zónder strakke richtlijnen, namelijk via de zogeheten ‘derde regel’. Zowel de regel 
van Dominicus als die van Franciscus vormden daarvoor een basis. Losse gemeenschappen, 
vaak als penitenten (boetelingen) aangeduid, ontkwamen door het aanvaarden van deze 
regel aan mogelijke beschuldiging van ketterij. Regelingen voor dergelijke gemeenschap-
pen van dolenden tussen wereld en Kerk hadden zich aanvankelijk meestal op lokaal of 
regionaal niveau ontwikkeld totdat de predikheren zich in 1285 over hen ontfermden. Deze 
broeders en zusters van boetvaardigheid konden zich als derde orde aan de predikheren 
verbinden (na de dominicanen als eerste en de dominicanessen als tweede orde). De eerste 
zusters die dit leven gemeenschappelijk wilden leiden, gingen in het begin van de veertien-
de eeuw samenwonen in Rome. Vandaaruit verspreidde deze levenswijze zich.3 De derde 
orde van Franciscus ontstond enkele jaren later in Italië als een vergelijkbare organisatie 
van leken. Oorspronkelijk georganiseerd in broederschappen kregen deze penitenten in 



3  Bogaerts, Het klooster Hertoginnedal, 3-4; Meersseman, Dossiers, 23.
4  Van Engen, De derde orde, 22-25.
5  Simons, Bedelordenkloosters, 152-153.
6  Een door Gijsbertus Coeverincx, deken van het Bossche kapittel († 1613), overgeschreven aantekening uit een jaargetijdenboek 

van dat klooster meldt dat Winaldus de Basilea jaarlijks op 1 januari in het klooster herdacht werd. De overige aantekeningen van 
Coeverincx lijken niet uit het jaargetijdenboek afkomstig. Er wordt in uitgelegd dat Winaldus in 1195 enige eremieten uit de buurt 
bijeengebracht had om een klooster te vormen buiten de stad en dat dit klooster in 1205 daadwerkelijk begonnen zou zijn: AAB, hs. 
83, f. 97r; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, eds. Van den Elsen en Hoevenaars, dl. 2, 396-397. Het is onduidelijk waaraan Coeverincx 
deze laatste gegevens ontleend heeft.

7  Elm, Beiträge zur Geschichte, 57-58.
8  Camps, ONB I, 351-352 nr. 271 d.d. 1259 mei 7. 
9  Kuijer, ’s-Hertogenbosch, 62 met annotatie.
10  Camps, ONB I, 43-434 nr. 343 d.d. 1274 maart 30.

1289 een vaste kerkelijke vorm doordat de paus bij bul hun leefregel vaststelde. Deze regel 
staat bekend als derde regel van Franciscus, ook al was deze heilige hier volledig buiten 
gebleven en kregen de leden van de eerste orde, de minderbroeders, er geen vat op.4 Na een 
eerste overwicht van de franciscaanse derde orde kende de dominicaanse in de vijftiende 
eeuw meer succes, vooral onder vrouwelijke leden.5 Hoe kunnen we de Bossche kloosters 
tegen deze achtergrond situeren?

Wilhelmieten
Het wilhelmietenklooster Porta Coeli op 
de Baseldonk buiten de stadswal staat als 
oudste klooster van ’s-Hertogenbosch te 
boek. Het hoorde tot de oudere garde kloos-
ters die op het platteland gericht waren. 
Zijn oorsprong zou liggen in een groep 
eremieten (kluizenaars) uit de directe 
omgeving waarmee Winandus van Basel 
in 1205 een klooster bij ’s-Hertogenbosch 
startte.6 Een ordeverband ontbrak toen nog, 
maar al snel koos de gemeenschap voor 
aansluiting. Rond 1244 of 1245 zouden deze 
kloosterlingen toegetreden zijn tot de orde 
der wilhelmieten.7 De eerste directe bron 
over hun aanwezigheid in ’s-Hertogenbosch 
dateert uit 1259 en geeft tevens aan dat ze 
toen inderdaad deel uit maakten van de 
orde van de wilhelmieten.8 Hun leefwijze 
was gebaseerd op de regel van Benedictus.

Franciscanen
Zonder onderbouwing worden voor de komst van de franciscanen of minderbroeders naar 
’s-Hertogenbosch diverse jaren genoemd: 1206, 1228 en latere jaren.9 Een direct bewijs 
van hun aanwezigheid vinden we niet eerder dan 1274.10 Ze volgden de regel van Sint-
Franciscus, waarin naast armoede prediking een belangrijk element vormde. Hun klooster 
en de hertogelijke kapel waren toen de enige twee godshuizen voor de Bossche burgers in 
de stad. De parochiekerk stond in Orthen en voor de Sint-Janskerk, buiten de stadsmuren, 
was de kiem amper gelegd. 

Zegel van het wilhelmietenklooster op de Bazeldonk, 1494 
(BHIC, Klooster Sophiae Domus in Vught, inv.nr. 41)

79



80 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

Dominicanen
In het jaar 1303 vinden we het eerste harde bewijs van in ’s-Hertogenbosch woonachtige 
dominicanen of predikheren.11 Hun vestiging had kort tevoren plaatsgevonden. In 1296 
werden een huis en erf aan de Hinthamerstraat verkocht aan twee predikheren, Godfried 
van der Heze en Wouter van Reimerswaal,12 volgens de kroniek van het klooster een beves-
tiging van de aankoop uit 1292. Eveneens in 1296 keurde het generaal kapittel de stichting 
goed en werd de gemeenschap in de orde opgenomen.13 Ze volgde vanaf het begin de regel 
van Dominicus. Zoals hun gangbare naam al aangeeft was de verspreiding van Gods Woord 
een kerntaak voor hen.

Clarissen
De tweede orde van Sint-Franciscus maakte kennis met de stad door de stichting van het 
Clarissenklooster krachtens de testamenten van ridder Willem van den Bosch uit 1332 
en latere jaren.14 De bewoners van het klooster volgden de regel van Clara van Assisi in 
verzachte vorm. De eerste zusters kwamen in 1349 in het klooster, dat tien jaar later offici-
eel besloten werd, een handeling waardoor de bewoners levenslang afgesloten werden van 
de buitenwereld (insluiting of inclausuur).15

Begijnen
Zonder kloosterregel leefden in Den Bosch 
toen al de begijnen, de zusters verbonden 
aan het Groot Gasthuis en de bogarden. De 
begijnen, van wie het ontstaan in ’s-Hertogen-
bosch teruggaat tot voor 1274, volgden geen 
regel maar leefden volgens eigen statuten in 
een veel losser verband.16 In tegenstelling tot 
de eerder genoemde groepen konden de begij-
nen hun persoonlijk bezit behouden en na 
verloop van tijd het begijnhof verlaten. Twee 
door de meesteressen uit het stadsbestuur te 
kiezen provisoren waarborgden vanaf 1340 
het stadstoezicht.17 Later ontstond elders in 
de stad een tweede, veel kleiner begijnhof.18 
Begijnen, dominicanen en clarissen vestig-
den zich in de onmiddellijke nabijheid van 
de Sint-Jan buiten het oude stadscentrum.

Bogarden
Bogarden waren in Brabant vanaf het midden van de dertiende eeuw aanwezig. In de loop van 
de veertiende en vijftiende eeuw breidden ze zich verder uit over de Nederlanden.19 In ’s-Herto-
genbosch woonden de bogarden – zo wil de literatuur –  in of voor 1309 in de Verwerstraat. 
Een bewijs voor deze datum ontbreekt tot op heden. De kerkhistoricus Schutjes is verant-
woordelijk voor dit jaartal. Hij heeft het foutief overgenomen van zijn voorganger Foppens. 
Laatstgenoemde sprak over 1319 als jaar van vestiging, voortbordurend op Van Oudenhoven 
en Gramaye.20 Een legaat van Willem van den Bosch aan de priester van de bogarden uit 1332 
voor zijn jaargetijde is voor zover bekend hun eerste betrouwbare vermelding.21 

Begin van een graduale van de kerk van het Groot Gasthuis, 
vijftiende of zestiende eeuw (AAB, handschrift 19)



11  Camps, ONB I, 774-775 nr. 647 d.d. 1303 augustus 22.
12  Camps, ONB I, 653-654 nr. 539 d.d. 1296 juni 30.
13  Meijer, De predikheeren, 2; Meijer, Chronicon, 17-22. De kroniek van het klooster deelt tevens mede dat deze dominicanen al in 1286 

’s-Hertogenbosch bereikten. 
14  AAB, inv. nr. IIIA4 (testament d.d. 1332 februari 16). Dit testament en de volgende zijn uitgegeven door De Bruijn, ‘Cnodingen en 

Dicbieringen’, 44-54.
15  Hoekx, Archief, I; Roggen, De Clarissenorde, 98-99.
16  Camps, ONB I, 431-433 nr. 343 d.d. 1274 maart 30; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 52-62.
17  BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 211r-212r.
18  Bij de kerk van het Groot Begijnhof alsmede bij die van Bokhoven, Orthen, Vlijmen en Vught woonden in de vijftiende eeuw kluizena-

ressen (bijvoorbeeld in 1434: BHIC, MA, inv. nr. 135). Alleen van de kluizenares in Vught is bekend dat ze bij haar insluiting in 1557 
beloofde de regel van Augustinus te volgen: Van Dijck, ‘Kluizenaressen’, 7.

19  Callaye, ‘De Nederlandsche Beggaarden’, 8.
20  Gramaye, Taxandria, 32; Van Oudenhoven, Beschryvinge der Stadt, 33; Foppens, Historia, 296-297; Schutjes, Geschiedenis, dl. 4, 397.
21  AAB, inv. nr. IIIA4.
22  Wilhelmus Molius, Kroniek, 131.
23  Callaye, ‘De Nederlandsche Beggaarden’, 16-17 noot 1 toonde de ondeugdelijkheid van deze conclusie al aan.
24  AAB, inv. nr. IIIA4.
25  SAH, 184 Clarissenklooster, inv. nr. 1.
26  Callaye, ‘De Nederlandsche Beggaarden’, 16-17 noot 1, 20. Het generaal kapittel is een bijeenkomst van de leiders van de afzonder-

lijke kloosters van een orde ter voorbereiding van belangrijke beslissingen.
27  In 1357: Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 200.3; in 1386: Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 200.3 en 265.10; 

in 1401: SAH, RAH, inv. nr. 1182, f. 280v; in 1408: SAH, RAH, inv. nr. 1186, f. 22r.

Evenals de begijnen werden de bogarden wegens hun verhoudingsgewijs vrije levenswijze 
met een scheef oog aangekeken door hun omgeving. De Bossche kroniekschrijver Molius 
meldde dat bogarden in zijn stad een hervorming ondergingen in 1439.22 Daaruit werd 
vervolgens geconcludeerd dat ze sinds dat jaar de derde regel van Sint-Franciscus volgden.23 
Ze leefden echter ook tevoren al volgens die regel, of werden ten minste op die wijze aan-
geduid. Het zojuist genoemde legaat van Willem van den Bosch uit 1332 zou ten goede 
komen van de priester van de bogarden.24 Blijkbaar was maar één persoon van hen pries- 
ter. Drie jaar later paste hij deze schenking aan. De testator liet in zijn nieuwe testament 
optekenen dat zijn gift ten goede moest komen aan de priester van de broeders van de derde 
orde van Franciscus in ’s-Hertogenbosch.25 Ongetwijfeld is hiermee wederom de gemeen-
schap van bogarden bedoeld, maar nu met een nieuwe status.

Het Concilie van Vienne (1311-1312), waarvan de uitkomsten in 1317 wereldkundig 
gemaakt werden door paus Johannes XXII als de Constitutiones Clementinae, had zich scherp 
gericht tegen de losse levenswijze van begijnen en bogarden, met als gevolg dat velen van 
hen de derde-orderegel van Franciscus aannamen. De Bossche begijnen deden dit niet, maar 
de bogarden kozen blijkbaar eieren voor hun geld: ze werden tertiaren. Hiermee gehoor-
zaamden ze aan de bisschop van Luik die in 1333 aan alle bogarden in zijn bisdom de derde 
regel van Franciscus voorschreef. Bogarden in Diest, Middelburg, Mechelen en Aarschot 
hadden tevoren al voor deze regel gekozen. Op 30 september 1346 woonden een of meer 
vertegenwoordigers van de Bossche bogarden het generaal kapittel van de derde orde bij.26 
Uit de verschillende wijze van formuleren in de testamenten van Willem van den Bosch 
mogen we concluderen dat de Bossche bogarden deze regel tussen 1333 en 1335 aanvaard 
hebben. Latere vermeldingen van deze groep bevestigen dit.27

Werken van barmhartigheid

De snelle bevolkingsgroei van de steden resulteerde in problemen die nieuwe structuren 
behoefden. De armenzorg moest in de stad georganiseerd worden, pelgrims die in groten 
getale naar heiligdommen in de stad trokken of personen op doorreis vroegen om opvang. 

81



82 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

Begraven van doden in de kerk. Illustratie in een Zuid-Nederlands getijdenboek, circa 1470 (AAB, handschrift 6)



De slechte hygiënische omstandigheden leidden tot ernstige ziekten. De opvang en verzor-
ging van zieken, armen en pelgrims kon goed uitgevoerd worden door personen die zich 
met een religieus oogmerk hiervoor wilden inzetten. Rondom gasthuizen ontstonden (semi)
religieuze gemeenschappen die zich het lot van de hulpbehoevende medemens aantrokken. 

Naast de meer algemene opvanghuizen voor gasten en zieken verschenen gemeen-
schappen die zich toelegden op specifieke ziekenzorg, zoals de cellieten: cellebroeders 
en cellezusters. Hun ontstaan ligt in het begin van veertiende eeuw, ten tijde van de grote 
pestepidemieën. Formeel gezien moeten ze in de rij van begijnen en begarden geplaatst 
worden. De oudste cellebroeders vonden dan ook hun oorsprong bij de begarden.28 Deze 
actieve, vaak uit vrouwen bestaande stroming, had haar bakermat in het Rijnland. Over 
het begin heerst veel onzekerheid. Er is geen sprake van een stichter, stichtingsplaats of 
stichtingsjaar. De aanhangers wilden de werken van barmhartigheid in praktijk brengen, 
vooral de verzorging van zieken en het afleggen en begraven van overledenen (sinds 1207 
het zevende werk van barmhartigheid). Dat onderscheidt hen van begijnen en begarden.

Oorspronkelijk woonden ze in afzonderlijke huisjes of cellen bij de kerk of bij instel-
lingen van liefdadigheid. Daarvan zou de naam cellebroeders en cellezusters afgeleid zijn. 
Ook wordt voor een verklaring van hun naam gewezen naar het woord cella als grafkapel. 
Hoe dan ook, korte tijd later werd wonen in gemeenschap de normale samenlevingsvorm 
van de cellieten. In Keulen bestond in 1308 al een cellebroedersgemeenschap.29 De mannen 
heetten ook wel lollarden (niet te verwarren met de lollarden in Engeland), de vrouwen 
zwesteren. Deze termen die vanaf de veertiende eeuw frequent gebruikt werden, kenden 
geen scherpe begrenzing en moeten dus telkens met de nodige voorzichtigheid geïnter-
preteerd worden.30 Behalve bovengenoemden waren er nog leken met religieuze aspiraties 
die we niet in een groepsverband kunnen plaatsen.31 Het scala van devotionele groepen en 
personen in de steden werd daarmee steeds gevarieerder.

Deze pauperes Christi (armen van Christus) kozen ervoor in gemeenschap te wonen maar 
niet onder een erkende kloosterregel. Ze veroverden een gewaardeerde plaats in de steden. 
Ze beoefenden er de werken van barmhartigheid, waaraan grote behoefte was ten gevolge 
van de pest en andere ziekten en ongemakken. Vele kerkelijke gezagsdragers waren echter 
bang dat deze populaire bewegingen die dicht bij het volk stonden, de eenheid en het gezag 
van de Kerk zouden aantasten. Zij bekeken dergelijke gemeenschappen buiten de erkende 
kerkorde daarom vaak met argusogen. 

De cellieten zochten als reactie daartegen bescherming bij de hoogste leiders van de 
Kerk. Hun strijd voor kerkelijke erkenning werd beloond door de bul van paus Gregorius 
XI van 1377, gericht aan de aartsbisschoppen van Keulen, Trier en Mainz en speciaal aan 
de bisschoppen in Duitsland, Brabant en Vlaanderen. Dit pauselijk document gaf hun 
beveiliging tegen verdere aanvallen van kerkelijke zijde, die onder meer ontstonden wegens 
hun eenvoudige, maar afwijkende kleding.32 In de tijd waarin deze bul werd uitgevaardigd 
bestonden er dus ook in Brabant en Vlaanderen al verscheidene cellietengemeenschap-
pen, ook van vrouwen. Dergelijke gemeenschappen in het bisdom Utrecht zijn veelal van 

28  Hotz, Beginen, 96-98.
29  Grootaers, De Zwartzusters van Lier, 18. 
30  Zie over de lastige interpretatie van het scala aan begrippen Wormgoor, ‘De vervolging’, 107-130. Ook in Holland komt de term lol-

larden voor cellebroeders voor: Leupen, ‘De kloosters’, 67-68.
31  In 1368 bijvoorbeeld werden de broeders Arnoldus de Lijnter, Petrus de Dysa, Petrus de Woesijc en Willelmus de Esden, als losse 

individuen in een testament bedacht: BHIC, MA, inv. nr. 130. Eerstgenoemde broeder werd een jaar later benoemd tot executeur-
testamentair van Jutte, dochter van Maarten van Meghen: BHIC, MA, inv. nr. 190.

32  Zie voor een vertaling van dit document Grootaers, De Zwartzusters van Lier, 18.

83



84 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

jongere datum.33 Het zou niet de laatste aanval zijn tegen gemeenschappen die buiten de 
kerkelijke regelingen om een leven in devotie wilden leiden.34

Gasthuiszusters 
De bisschop van Luik gaf in 1277 uitgebreide bepalingen aan de zusters en broeders die toen 
verbonden waren aan het Bossche gasthuis van de Maagd Maria, het latere Groot Gasthuis. 
Hij schreef een vorm van kloosterlijk samenleven voor onder leiding van een prior of provi-
sor, maar verbood hun zonder zijn toestemming een kloosterregel aan te nemen.35 In 1376 
volgden nieuwe reglementen vanuit de Luikse bisschop. Het aantal (gesluierde) zusters werd 
beperkt tot zeven, de broeders tot één. In dit stuk werd niet gesproken over een eigen kapel.36 

Cellieten: zwesteren
Rond 1300 woonden er buiten ordeverband begijnen en gasthuiszusters in ’s-Hertogenbosch. 
In de eerste helft van de veertiende eeuw volgden bogarden en cellieten. In ’s-Hertogenbosch 
is voor het eerst sprake van een stichting van cellieten in 1335.37 In dat jaar kocht een zekere 
Wunna van Utrecht (‘de Traiecto Inferiori’) een huis voor zichzelf en haar gezellinnen. Het 
stond aan de Weverhulst, ook wel Papenhulst geheten, grenzend aan het begijnhof.38 In 1348, 
toen ze een aanpalend goed kochten, werden ze zwesteren genoemd.39 Ook in andere steden 
treffen we de naam s(ch)westeren of zwesteren aan, verwijzend naar de Rijnlandse herkomst 
van deze stroming. De intensieve handelscontacten van ’s-Hertogenbosch met het Rijnland 
kunnen aan deze opkomst hebben bijgedragen. Een relatie met Utrecht wegens de naam 
van de leidsvrouwe van deze zustergemeenschap hebben we niet kunnen leggen. Met het 
jaartal 1335 ligt de stichting van de zwesteren in ’s-Hertogenbosch erg vroeg, bijna een eeuw 
vroeger dan tot nu toe in de literatuur wordt vermeld. Dat aan de stichting van cellieten- 
communiteiten een sterke relatie met Duitstalige gebieden ten grondslag lag, is in 
Antwerpen pregnant zichtbaar. Daar schonk in 1345 de Duitse koopman Hendrik Zuderman 
een huis aan een dergelijke groep zusters en stelde drie mannen als bestuurders aan.40

Ook elders in Brabant treffen we rond het midden van de veertiende eeuw de eerste vermel-
dingen van zwesteren aan: Antwerpen (zoals gezegd in 1345), Mechelen (circa 1350), Brussel 
(circa 1360).41 De naam cellezusters werd in ’s-Hertogenbosch pas mondjesmaat vanaf de 
tweede helft van de vijftiende eeuw gebruikt en dan nog meestal met een nadere uitleg: de 
cellezusters die wij gewoonlijk zwesteren noemen. De naam zwesteren was in ’s-Hertogenbosch 
altijd het meest gangbaar en bleef tot hun opheffing in de zeventiende eeuw bestaan. Buiten 
’s-Hertogenbosch werden ze ook wel maten wiven (arme vrouwen) of broodzusters genoemd. 

Enkele jaren na de vestiging van de eerste zwesteren blijkt er nóg een dergelijke commu-
niteit te bestaan in de stad. In 1359 bewoonde Heilwig, dochter van Hadewig Stripen, ‘in 
vrijwillige armoede’ samen met enkele zusters een huis (‘Heylkens huys’) dat vroeger van 
de begijn Metta de Empel was. Ook zij noemden zich zwesteren. Dit huis lag eveneens bij het 
Begijnhof, en wel op de Triniteit, vlak bij de Weverhulst en de andere zwesteren. Ze hadden 
het in dat jaar ten geschenke gekregen van Margaretha de Vucht.42 In 1361 hadden deze 
twee zwesteren-gemeenschappen ieder hun eigen leidsvrouwe, martha of moeder geheten.43 
Agnes van Sconove was moeder van de zwesteren op de Weverhulst, Grieta de Vucht van de 
zwesteren op de Triniteit.44 De vrome schenkster blijkt in dat jaar dus aan het roer van de 
zusters op de Triniteit te staan. De laatste zwesteren-gemeenschap wordt na 1361 niet meer 
genoemd. De aanwezigheid van de schenkingsakte van het huis aan de Triniteit in het 
archief van de zwesteren van de Papenhulst doet vermoeden dat de zusters van de Triniteit 
opgegaan zijn in deze gemeenschap. 



33  Leupen, ‘De kloosters’, 68-69.
34  Van Engen, Sisters and Brothers, 37-44.
35  Camps, ONB I, 449-453 nr. 358 d.d. 1277 juli.
36  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 22-26.
37  Deze kloostergemeenschap is tot nu toe nooit goed onderzocht. In de literatuur wordt ze altijd als een vijftiende-eeuwse stichting 

beschreven. Daarom gaan we in dit artikel wat dieper in op haar ontstaan en ontwikkeling.
38  BHIC, ZZ, inv. nr. 26.
39  BHIC, ZZ, inv. nr. 27.
40  RAA, ZZA, inv. nr. 101.
41  Vanden Bosch, Monasticon, 15. In Gent woonden vanaf 1346 en 1356 twee groepen vrouwen die als ‘zwestern’ werden aangeduid: 

Simons, Bedelordenkloosters, 173-174 en 176. Hun signatuur is in het begin onduidelijk, maar ze passen goed in de ontwikkeling van 
de cellenzusters in Brabant. 

42  BHIC, ZZ, inv. nr. 28.
43  Het gebruik van de term ‘martha’ of ‘maerte’ was blijkbaar al vroeg verbreid. Zie ook Goudriaan, ‘Arme vrouwenpersonen’, 111.
44  BHIC, ZZ, inv. nr. 38.
45  Werken van barmhartigheid, 19. Voor Mechelen staat zelfs 1305 genoteerd.
46  SAH, RAH, inv. nr. 1184, f. 18r. 
47  Wel werden ze enkele keren gezamenlijk in een testament bedacht, bijvoorbeeld voor 1404: SAH, RAH, inv. nr. 1184, f. 18r; in 1420: 

SAH, Sint-Jan, inv. nr. 1240 (2585); in 1433: BHIC, ZZ, inv. nr. 40; in 1500: BHIC, ZZ, inv. nr. 45. Op 15 mei 1413 verkochten enkele door de 
begijn Christina Meelmans in 1412 begunstigde gemeenschappen hun schenking. Het waren de meesteressen van het Groot Begijnhof 
en bestuurders van de Infirmerie ervan, de broeders bogarden, de cellezusters en de cellebroeders: SAH, RAH, inv. nr. 1188, f. 170r. 

48  Het Westers Schisma (1378-1417) is een periode waarin pausen (in Rome) en tegenpausen (in Avignon) met elk hun eigen aanhang 
elkaar tegenwerkten en de eenheid binnen de Kerk ver te zoeken was. 

Cellieten: lollarden
De lollarden vormden de mannelijke evenknie van de zwesteren. In de zojuist genoemde 
verklaring uit 1361 van beide zwesteren-gemeenschappen trad de lollard Johannes de Tiela 
als getuige op. Daarmee kunnen we hun aanwezigheid in de stad minstens een halve eeuw 
eerder dateren dan tot nu toe gangbaar was, hoewel het onzeker is of we al van een lollarden- 
gemeenschap kunnen spreken. Met hen liep de stad eveneens in de pas met andere 
Brabantse steden. De vroegste vermelding van lollarden in Antwerpen dateert van 1342.45 
Het is verleidelijk te concluderen dat de opkomst van de zwesteren en de lollarden in 
’s-Hertogenbosch, net als in Antwerpen, ongeveer gelijktijdig zal hebben plaatsgevonden. 
De volgende ons bekende bron over deze gemeenschappen dateert pas van 11 december 
1404. Toen hadden ze in ieder geval een vaste woonplaats. Het huis van de celbrueders, zoals 
ze toen genoemd werden, stond aan de Triniteit46 waar ook de tweede groep zwesteren in 
1359 en 1361 gehuisvest was. De enige bekende relatie tussen de zwesteren en de lollarden 
is die van 1361. Latere aanwijzingen van onderlinge hulp of afhankelijkheid ontbreken.47

Moderne Devotie en ontwakend observantisme

De Kerk verkeerde in de veertiende eeuw in een crisis. Het Westers Schisma48 had het aanzien 
van de Kerk beschadigd, de seculiere geestelijkheid was het vaak meer te doen om opeen-
stapeling van inkomsten dan plichtsgetrouwe vervulling van het ambt en de kloosterregels 
werden niet meer zo streng nageleefd als de bedoeling van de ontwerpers geweest was. In de 
Nederlanden ageerde Geert Grote tegen de rijke Utrechtse kapittelheren en stelde de levenswijze 
van de kloosterlingen danig aan de kaak. Dit mondde niet uit in afbraak van religiositeit maar 
luidde juist de start in van een vernieuwde vorm, een nieuwe begijnenbeweging, gemodelleerd 
naar moderne, eigentijdse vormen. Deze nieuwe devotie zou bovendien veel oudere kloosters 
ertoe brengen hun regel nauwgezet te beschouwen (observare) en nieuw leven in te blazen.

Op het eind van de veertiende eeuw gingen vele personen, vooral vrouwen, ertoe over 
samen te gaan wonen in een woonhuis in de stad. Men spreekt wel (na de begijnen) van 
de tweede religieuze vrouwenbeweging. Hun doel was om in gemeenschap een leven te 
leiden, gewijd aan een vorm van eigentijdse devotie. Ze zochten daarvoor niet de bestaande 

85



86 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

kloosters op met een geijkte regel. Ook de begijnhoven vormden voor hen geen geschikte 
entourage. Ze begonnen kleinschalig, lokaal en als leken, op instigatie van een burger of 
priester die hen van een woning in de stad en een bescheiden startkapitaal of andere midde-
len voorzag.49 De volgelingen van Geert Grote, die zijn ouderlijk huis in Deventer rond 
1374 aan enkele vrouwen gaf om een devoot leven op basis van het evangelie te leiden, zijn 
hiervan het vroegste voorbeeld. 

De buitenwereld keek vreemd aan tegen deze personen die zich kloosterling noch leek 
noemden en een status tussen beide statuten vormden. Zoals eerder de begijnen en bogar-
den wilden ze buiten regulier kloosterverband een religieuze zin aan hun leven geven die 
verder ging dan die van de doorsnee christen; en dat op een wijze en in een verband die de 
Kerk nog niet erkende. Werken van barmhartigheid vormden geen taak voor hen. De weer-
zin die dit bij hun stadsgenoten opriep, noopte een groot deel van deze groepen ertoe zich 
alsnog te voegen in goedgekeurde kerkelijke verbanden. De eenvoud en flexibiliteit van 
de regel van de derde orde van de franciscanen en de predikheren maakten deze uitermate 
geschikt voor lekengemeenschappen die, aangestoken door nieuwe devotionele ideeën, een 
kloosterleven zonder strak keurslijf wilden leiden. Dit gold in het bijzonder voor vrouwen-
gemeenschappen. In het begin legden de leden alleen de gelofte van kuisheid af.

Tevoren waren ook andere groeperingen hier al tegenaan gelopen. De bogarden in 
’s-Hertogenbosch hadden bijvoorbeeld al snel de derde regel van Sint-Franciscus aangeno-
men. In de jaren rond 1400 kozen in gemeenschap levende devote vrouwen in de steden al 
bij hun stichting of erg kort nadien voor een derde regel. Sommige ‘echte’ moderne devoten, 
directe volgelingen van Geert Grote, bleven echter standhouden zonder regel, al hadden ze 
statuten en vormden ze op den duur samenwerkingsvormen (kapittels), waarmee ze toch 
een soort ordeverband creëerden. Zij wisten een aparte maar geregeld betwiste status in de 
kerkelijke organisatie voor zich op te eisen.

Restanten van het klooster van de Zusters van Orthen, geschilderd door Andreas Johannes van Opstal, midden negentiende eeuw 
(Collectie Noord-Brabants Museum, ’s-Hertogenbosch, inv. nr. 00858)



49  Een bijzondere gift in dit kader is de inboedel, inclusief bibliotheek, van Gijsbert Dou, grondlegger van verscheidene huizen van 
Moderne Devoten in en bij Amsterdam, die verdeeld werd tussen de Amsterdamse kloosters van Sint-Mariënveld en Sint-Jan evan-
gelist: BHIC, 2039 Collectie charters, inv. nr. 17.

50  De ontstaansgeschiedenis van dit huis, zoals samengevat in Weiler, Volgens de norm, 150-154 kent een heel ander verloop dan het 
daar geschetste.

51  SAH, RAH, inv. nr. 1191, f. 319v. Heer Jan van Orthen was lid van de Lieve Vrouwe Broederschap en betaalde in het rekeningjaar 
1359/1360 voor zijn intrede: BHIC, ILVB, inv. nr. 116, f. 29v. De broeders namen met een mis en dertien kaarsen afscheid van hun 
overleden medebroeder, zoals vermeld staat in de rekening van 1410/1411: BHIC, ILVB, inv. nr. 117, f. 56r.

52  BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 171r en 172r. Ze stierf op 19 januari 1457 op 92-jarige leeftijd ‘plenum dierum virgo 
devota, plena operibus bonis’ volgens de zusters. In het rekeningjaar 1457/1458 werd haar doodschuld betaald aan de Lieve Vrouwe 
Broederschap: BHIC, ILVB, inv. nr. 119, f. 116v. Ook Molius vermeldt de Triniteit als eerste woonplaats van de zusters: Wilhelmus Molius, 
Kroniek, 137. Andere bronnen bevestigen dit: SAH, RAH, inv. nr. 1192, f. 378r; inv. nr. 1202, f. 180v; inv. nr. 1207, f. 164r.

53  SAH, RAH, inv. nr. 1190, f. 194v.
54  BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 172r; Dumbar, Reipublicae Daventriensi, 16. Ze hoort daarmee tot de Diepen-

veense zusters die elders zusterhuizen gingen opzetten, en niet tot de hervormers (zie Van Dijk, Salome Sticken, 192-193).
55  Over Lijsbet Mengers hebben we weinig gegevens. Ze was een dochter van een zekere Theodericus: SAH, RAH, inv. nr. 1196, f. 14r. Ze 

zou samen met de adellijke Zwedera van Ruinen of van Rechteren, die het klooster in Diepenveen in 1402 mee zou bekostigen, er zijn 
ingetreden: Dumbar, Reipublicae Daventriensi, 16. Was ze een van haar volgelingen die al in Deventer bij haar inwoonde: Brinkerink, Van 
den doechden, 43? Op 21 februari 1407 was Zwedera in Diepenveen overleden. Lijsbet wordt in 1408 niet genoemd onder de eerste twaalf 
zusters bij de omvorming van het zusterhuis te Diepenveen tot besloten vrouwenklooster. Salome Sticken, kort tevoren overgekomen uit 
het Meester-Geertshuis in Deventer en zelf nog novice, kreeg op 1 oktober 1409 de leiding over zeven novicen. Ze deed haar professie 
op 21 januari 1410: Van Dijk, Salome Sticken, 298-299. Mogelijk was Lijsbeth Mengers een van deze zeven novicen en besloot ze tijdens 
dit traject terug te keren tot haar oude staat. Of besefte ze dat ze in Diepenveen moest kiezen voor het leven in een besloten klooster of 
weggaan. Ze koos in ieder geval voor het laatste en enkele weken na de professie van Salome Sticken kwam ze in ’s-Hertogenbosch aan. 
Al eerder werd vermoed dat er een relatie tussen haar en ’s-Hertogenbosch bestond. Die zou dateren van circa 1425. Ze zou voor 1429 
overleden zijn: Kühler, Johannes Brinckerinck, 319. Op 19 augustus 1429 was ze echter nog in leven: SAH, RAH, inv. nr. 1199, f. 122r.

56  BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 172r. De aankoop van het huis in de Hinthamerstraat konden we niet terugvin-
den in het Bosch Protocol. 

57  SAH, RAH, inv. nr. 1190, f. 194v; inv. nr. 1191, f. 502v; inv. nr. 1192, f. 387r; inv. nr. 1198, f. 29v; inv. nr. 1199, f. 122r; inv. nr. 1202, f. 
180v; inv. nr. 1203, f. 55v; inv. nr. 1207, f. 164r.

De zusters en broeders van Orthen
De Zusters van Orthen waren ontstaan dankzij een schenking van heer Jan van Orthen 
in 1409.50 Hij was geen ridder, maar priester.51 Volgens aantekeningen van de zusters zelf 
kwam zijn huis aan de Triniteit na zijn dood op 20 september van dat jaar aan zijn nicht 
Lijsbeth van Orthen, dochter van Gevaert.52 Hij had haar dit huis met een devotionele 
bestemming nagelaten en zij gaf aan zijn wens gehoor. Hij had als uitvoerders van zijn 
testament haar broer Peter en de priester Peter van Orthen gekozen.53 

Op 2 februari 1410 kwam Lijsbet Mengers uit Diepenveen ten noorden van Deventer om 
samen met Lijsbeth van Orthen zusters bijeen te brengen in heer Jans huis. Lijsbet Mengers 
werd de eerste ‘moeder’ van de zusters.54 Daarmee ligt de basis van de Zusters van Orthen 
in het klooster Diepenveen, dat in 1400 gesticht was door Johannes Brinckerinck, een van 
de belangrijkste volgelingen van Geert Grote. De zusters van Diepenveen leefden de eerste 
jaren in de geest van de Moderne Devotie als filiaalhuis van het Meester-Geertshuis. In 
1408 namen ze de regel van Augustinus aan en werd het klooster besloten. We hebben geen 
aanwijzingen dat Lijsbet Mengers deze regel meebracht naar ’s-Hertogenbosch.55 

Door de aankoop van het huis van Jan van Kessel in 1415 konden de Bossche zusters verhuizen 
naar de plek die ze enkele eeuwen zouden bewonen: in de Hinthamerstraat, schuin tegenover 
het Clarissenklooster. Daar hadden ze ruimte tot aan de stadsmuur om hun klooster uit te 
bouwen. Hun eerste biechtvader zou Bartholomeus Rog geweest zijn, die op 7 mei 1419 aantrad 
en tot zijn overlijden op 15 september van het jaar daarop geestelijke leiding gaf aan de zusters.

Tot zover het stichtingsverhaal van de zusters zelf.56 Mogelijk bestaat er verband tussen 
de verhuizing van de zusters en het aantreden van de eerste biechtvader enerzijds en de 
goedkeuring van de levenswijze van de broeders en zusters van het gemene leven door het 
Concilie van Konstanz tussen 1414 en 1418 anderzijds. In de oudste stukken betreffende 
deze vrouwen worden ze aangeduid als ‘puelle seu virgines de Orthen’ of als een gasthuis: ‘der 
meeghden gasthuys’, gesticht door heer Jan van Orthen.57 Van een gasthuis in de letterlijke 

87



88 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

betekenis blijkt verder niets. Op 14 juni 1417 noemden de executeurs-testamentair zich 
provisoren en Lijsbeth van Orthen magistra van dit gasthuis, op 25 juni 1420 noemde dit 
drietal zich samen met Katherina, natuurlijke dochter van Hubert van Gemert, rectoren.58 
Op 15 april 1420 treffen we de zusters Lijsbet Mengers en Lijsbeth van Orthen, samen met 
hun biechtvader Bartholomeus Rog aan, handelend namens de Zusters van Orthen.59 Nadat 
op 7 februari 1428 Petrus en zijn zus Lijsbeth van Orthen hun rechten inzake de uitvoering 
van het testament van hun oom Jan en inzake het bestuur en de goederen van de gemeen-
schap overgegeven hadden aan Lijsbet Mengers ten behoeve van haar en de rectrices, ston-
den de zusters volledig op eigen benen.60 Het verhaal van Diepenveen en van de eerste 
biechtvader, Bartholomeus Rog, komen we niet tegen in de Zwolse Narratio, de klooster-
kroniek waarin de stichtingen van de fraters van Zwolle beschreven staan. Daar wordt 
gesproken over een stichting van de Zusters van Orthen vanuit Zwolle, ongeveer gelijktijdig 
met Bossche fraters.61 Over de voorgeschiedenis wordt niet gerept. De gemeenschap had 
Sint-Andreas als patroon en was niet aangesloten bij het kapittel van Windesheim.62 

Er waren mannen gehuisvest in een aparte, afgescheiden afdeling van het klooster. Ze 
stonden samen met de zusters onder leiding van de rector. Op basis van de overleveringen 
vanuit het fraterhuis in Zwolle wordt veelal 1444 als ontstaansdatum genoemd voor deze 
broeders,63 maar ze bestonden bewijsbaar al enkele jaren eerder.64 Een kloosterregel hebben 
ze nooit gevolgd, wel statuten, vergelijkbaar met die van Bossche fraters. Na moeilijkheden 
met hun rector in 1459 werden de broeders gevisiteerd. Een jaar later kregen ze aangepaste 
statuten opgelegd.65

Blad uit het handschrift Coeverincx met de statuten voor de broeders van het huis van de Zusters van Orthen (AAB,  handschrift 83)



58  SAH, RAH, inv. nr. 1190, f. 194v; inv. nr. 1191, f. 502v.
59  SAH, RAH, inv. nr. 1191, f. 319v. Op 17 augustus 1424 woonden ze tegenover het Claraklooster over het water en naast het huis van 

Tielman van Doorn (Van Rooij, Het Oud-archief, dl. 2, regest 604).
60  SAH, RAH, inv. nr. 1198, f. 29v.
61  De Voecht, Narratio, 80.
62  Acquoy, Het klooster te Windesheim, dl. 3, 11-12 in tegenstelling tot Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 192. In 1424, 1425 en 

1434 werd Jan van Kalkar in officiële stukken biechtvader en provisor van de Zusters van Orthen genoemd (Van Rooij, Het Oud-
archief, dl. 2, regest 604; SAH, RAH, inv. nr. 1195, f. 127v; inv. nr. 1204, f. 109r en 273r). Volgens de kroniek van het fraterhuis in 
Zwolle had de rector van dat huis Jan van den Zande als hun eerste biechtvader pas aangesteld rond 1435. De zusters zelf noemden 
Jan van der Zande (blijkbaar dezelfde persoon als Jan van Kalkar) als hun tweede biechtvader vanaf 24 juni 1421 tot zijn dood op 
50-jarige leeftijd op 13 oktober 1443. De Zwolse kroniek plaatst zijn overlijden precies één jaar later (De Voecht, Narratio, 81).

63  De Voecht, Narratio, 145.
64  Een testament van 13 juli 1442 bevat een schenking ‘fratribus clericis et sororibus de Orthen in Buscoducis commorantibus’: BHIC, 

MA, inv. nr. 84.
65  De Voecht, Narratio, 129-130.
66  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 192-193.
67  BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 172v. Aan deze Vughtse afdeling lag vermoedelijk de overdracht aan de zusters 

op 19 augustus 1429 van een deel van de Coessenacker in Vught ten grondslag. Dit land grensde aan de openbare straat en de 
gemeint: SAH, RAH, inv. nr. 1199, f. 122r.

68  De Voecht, Narratio, 146.
69  BHIC, MA, inv. nr. 38; Wilhelmus Molius, Kroniek, 136-137. In de lofrede van de zusters op hun stichteres staat dat zij na het huis 

in ’s-Hertogenbosch aan vier gemeenschappen het leven gegeven heeft: BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 171r. 
Hiermee zijn de vestigingen in Zaltbommel, Rossum, Wamel en Brielle bedoeld.

70  De Voecht, Narratio, 116, 129.
71  Post, The Modern Devotion, 369-370. Het geschil ging over de uitbreiding van de zustergemeenschap met broeders. Niet Jan van 

Wesel had dit ingevoerd. Het bestond al onder zijn voorganger.
72  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 194-195; Weiler, Volgens de norm, 152.

Tot dusverre werden de biechtvaders van buitenaf gepresenteerd aan de zusters, onder meer 
vanuit het fraterhuis in Zwolle. In 1431 kregen ze het recht een eigen biechtvader te kiezen. 
Vier jaar later werd dit privilege uitgebreid tot de afdeling die vanuit ’s-Hertogenbosch in 
Vught gesticht was en werd hun tevens vergund een kapel aan hun klooster toe te voegen.66 
Volgens de kroniekmatige aantekeningen van dit klooster waren de zusters deze neven-
vestiging in Vught begonnen in 1430. Drie jaar later werd daar een ‘beddecamer’ (dormter) 
gebouwd, in 1451 de kapel die het jaar daarop werd gewijd.67

De reden voor de opening van een dependance in Vught was volgens de kroniek van het 
fraterhuis in Zwolle de grote toeloop van zusters geweest. In Vught konden ze tweehonderd 
zusters en een rector met zijn gezellen geriefelijk huisvesten.68 De zustergemeenschap 
kende een ongeëvenaard succes. In omvang stak ze alle kloosters en devote groeperingen 
in stad en Meierij de loef af. De zusters zelf roemden de hoge groeicijfers van hun gemeen-
schap. In 1425 bestond hun gemeenschap al uit 25 zusters. Dit aantal was in 1444 opgelopen 
tot 442 personen, in 1450 tot 497, in 1457 tot 534 en in 1466 tot 547 vrouwen. Dat het inder-
daad om enorme aantallen ging wordt gestaafd door een overeenkomst uit 1453 met het 
kapittel van Sint-Jan: de betalingen voor begraafrechten van de zusters werden daarin in 
honderdtallen zusters uitgedrukt. Een latere Bossche kroniek schat het aantal zusters in 
Vught op 350. Aan hun vestiging daar zou een economische reden ten grondslag liggen: 
het spinnen en weven van de zusters was hun Bossche vakgenoten een doorn in het oog.69

In 1435 was bepaald dat ook de Vughtse gemeenschap haar eigen biechtvader mocht 
kiezen. Biechtvader van alle zusters gezamenlijk was toen nog Jan van der Zande van 
Kalkar. Na zijn overlijden in 1443 of 1444 kozen de Bossche zusters voor het eerst hun eigen 
biechtvader: Jan Meyryck, ook wel Van Wesel geheten.70 Na onverkwikkelijkheden rond 
deze persoon,71 kregen de Zusters en broeders van Orthen in 1460 aangepaste statuten van 
de door henzelf gekozen visitatoren, te weten een kanunnik van de Sint-Jan en de prior van 
Mariënhage bij Eindhoven, Paulus van Someren.72 Toen hun biechtvader op 20 december 
1466 stierf, moesten ze hun kandidaat volgens de overeenkomst van 1453 vermoedelijk aan 

89



90 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

het kapittel presenteren.73 Hij werd opgevolgd, blijkbaar met instemming van dit kapittel, 
door Peter Hendrik Keyensoen van Dynstlaken.74 

De Vughtse zusters hadden met het kapittel niets van doen (ze woonden niet in de paro-
chie ’s-Hertogenbosch maar in die van Vught-Sint-Lambertus) en konden zonder inmenging 
van derden een eigen rector kiezen. Bovengenoemde Jan van Wesel fungeerde in 1452 
tevens als biechtvader van de Vughtse zusters.75 Na dat jaar, maar in ieder geval na zijn dood 
in 1466 zullen de Vughtse zusters voor het eerst een eigen rector gekozen hebben, vermoe-
delijk Joest die Conynck. Dat was niet van lange duur: Joest overleed kort voor medio 1467.76 
Vermoedelijk was hij tevens hun laatste rector. De Bossche zusters waren wars van dit expe-
riment waarin ze poging tot afsplitsing zagen, en haalden de Vughtse afdeling naar de stad. 
Dit betekende het einde van de Vughtse gemeenschap. In december 1471 verkochten de 
Bossche zusters, met toestemming van hun biechtvader Peter van Dynstlaken, het Vughtse 
complex aan de kartuizers.77 De bijzondere kerkrechtelijke status van de zusters en broeders 
van Orthen heeft in ’s-Hertogenbosch nooit ter discussie gestaan.

De fraters van Sint-Gregorius
Ook de fraters van Sint-Gregorius aan de Hinthamerstraat hadden en behielden hun 
statuut. Als stichtingsjaar vinden we voor hen de jaren tussen 1423 en 1426 vermeld. 
De kroniek van het Zwolse Fraterhuis spreekt over 1423 en 1424 als stichtingsjaar, toen 
vanuit het Fraterhuis van Zwolle de eerste fraters, volgens de kroniek op verzoek van de 
stedelijke magistraat, in ’s-Hertogenbosch arriveerden.78 Meestal vinden we 1425 genoemd. 
Voorbereider voor de fraters zal Jan van der Zande van Kalkar geweest zijn, die in 1421 
vanuit Zwolle als biechtvader naar de Zusters van Orthen gestuurd was. Vermoedelijk hing 
de komst van de fraters samen met de organisatorische verandering rondom de Latijnse 
School. Deze Bossche parochieschool was door de incorporatie van de Bossche parochie in 
het kapittel in 1412 in feite in handen gekomen van de kanunniken. Zij wisten in 1422-1423 

Commentaar van Dionysius de Kartuizer op het Bijbelboek Job, gekopieerd ten behoeve van de fraters (AAB, handschrift 20)



de scholasterij als een afzonderlijk fonds in handen van één kanunnik op te heffen en de 
bezittingen aan de gemeenschappelijke goederen van het kapittel toe te voegen. Het kapit-
tel verkreeg daarmee het benoemingsrecht van de schoolmeester en ging daarna, wellicht 
samen met de stad, op zoek naar een geschikt kosthuis voor de scholieren.79 De fraters van 
Zwolle hadden een grote reputatie op onderwijsgebied.

Primaire bronnen vermelden de fraters voor het eerst in ’s-Hertogenbosch in 1436. Zowel 
op 20 maart als 16 april van dat jaar werd Jan van Birck van Kalkar hun leidsman genoemd.80 
De broeders woonden toen op ‘Arnt-Heynen-Hoffstede’ nabij de Hinthamerstraat aan de 
overzijde van de Dieze bij de stadsmuur en waren doende hun woongebied uit te breiden.81 
De vermelding op 29 september 1436 dat hun woning tevoren onderdak had geboden aan 
heer Gerardus van Kalkar en zijn confraters,82 toont aan dat er inderdaad een voorloper is 
geweest in de persoon van deze Gerardus. Dat komt overeen met wat de Kroniek van het 
Fraterhuis in Zwolle meedeelt. Gerard (Scadde) van Kalkar was een broer van de gelijk-
namige stichter van het Fraterhuis in Zwolle.83 Volgens de kroniek van dit huis werd Jan 
van Kalkar na de dood van Gerard op 24 juli 1435 naar ’s-Hertogenbosch gestuurd, waar 
hij de gemeenschap verder uitbouwde en onderrichtte volgens de in Zwolle gebruikelijke 
regels.84 Een relatie met het kapittel van Windesheim blijkt pas voor het eerst in 1584.85 De 
weigering van de fraters om een kloosterregel aan te nemen had al eerder, in 1568, op basis 
van een pauselijke bul tot hun kerkelijke opheffing geleid.86

Tertiarissen
In ’s-Hertogenbosch had zich in het laatste kwart van de veertiende eeuw een gemeen-
schap vrouwen gevormd die leefde volgens de derde regel van Franciscus. Negen zusters 
die werden aangeduid als behorend tot deze orde, woonden tot 1401 op de Papenhulst.87 
Hoe deze tertiarissen ontstaan zijn is onbekend, maar vermoedelijk maakten ze deel uit 
van de golf aan nieuwe tertiarissengemeenschappen die vanaf 1380 de Nederlanden over-
spoelde. In 1377 en 1378 was dit huis nog eigendom van een particulier,88 dus mogelijk zijn 
de zusters tussen 1378 en 1401 in ’s-Hertogenbosch gekomen of zijn ze vanuit een ander 
deel van de stad naar de Papenhulst verhuisd. In 1401 verlieten ze hun woning om zich 
elders aan de Papenhulst te vestigen. Tot dat jaar hadden ze de zwesteren als buren. In 1401 

73  BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 173r. Deze biechtvader was van zijn functie ontheven vanaf Sint-Andriesdag (30 
november) 1458 tot Vastenvond (6 februari) 1459. In de rekening van de Lieve Vrouwe Broederschap van 1467/1468 staat de betaling 
van zijn doodschuld genoteerd: BHIC, ILVB, inv. nr. 119, f. 287r.

74  BAH, Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch, doos 5A, f. 173r; BHIC, ILVB, inv. nr. 119, f. 122r, f. 86v; SAH, Sint-Jan, inv. nr. 697 (661), 
d.d. 1467 april 4.

75  Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 60.25.
76  BHIC, ILVB, inv. nr. 119, f. 265v. De Zwolse kroniek noemt deze Vughtse rector niet en beweert dat Jan van Wesel in Vught begraven 

is (De Voecht, Narratio, 147).
77  Sanders, Kartuizers, 40-41.
78  De Voecht, Narratio, 78.
79  BHIC, MA, inv. nr. 20. Voor tien scholieren was in 1401 al het bonefantenhuis gesticht: BHIC, MA, inv. nr. 168.
80  Hij moet niet verward worden met Jan van der Zande van Kalkar, de biechtvader van Zusters van Orthen in die tijd. Zie ook Weiler, 

Volgens de norm, 93.
81  AAB, inv. nr. VD36.14 en 15. Ingekorte uitgave in Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 1, 340-343.
82  SAH, RAH, inv. nr. 1206, f. 214v. Jan Be(i)rck, zoon van Jan van Berk( alias) van Kalkar, rector, en Alard Jan Alards ‘de Deiringia’(?), 

procurator: SAH, RAH, inv. nr. 1239, f. 89v. 
83  De Voecht, Narratio, 78.
84  De Voecht, Narratio, 80 en 98-99.
85  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 112-114.
86  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 88-90.
87  BHIC, ZZ, inv. nr. 30 regest 15.
88  BHIC, ZZ, inv. nr. 30 regest 10-12.

91



92 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

verkochten ze hun huis aan Arnoldus Hermanszoon, die hiermee de nieuwe buurman van 
de zwesteren werd.89 In 1430 kon Margareta de tZyrixzee als rectrix van de zwesteren rechten 
op dit huis overnemen van Christina Arnoldusdochter Hermans. Christina was zuster van 
de derde orde van Sint-Franciscus aan de Papenhulst en dochter van de vorige eigenaar. Met 
deze aankoop breidden de zwesteren hun woonplaats uit.90

Een ander tertiarissenklooster in de stad stond op de Uilenburg. Het was gesticht uit een 
legaat van Wouter van Oekel. Hij bestemde een huis en een kamer op de Uilenburg voor 
devote vrouwen. De stichting wordt gewoonlijk in 1423 geplaatst, over de aanvaarding 
van een regel lopen de meningen uiteen.91 De eerste eigentijdse bronnen over deze zusters 
uit 1425 geven echter aan dat ze, geheel volgens de voorkeur van de stichter, van meet af 
aan de regel van Sint-Franciscus aannamen en niet als religieuze vrouwen zonder regel 
samenwoonden.92

De oorsprong van de dominicanessen van de derde orde, voluit ‘sorores de penitentia Beati 
Dominici ordinis praedicatorum’ geheten, is onbekend. Deze boetezusters huisden in ’s-Herto-
genbosch eerst aan de Oude Hulst. Daar woonden ze in ieder geval al op 31 december 1435.93 
Op 26 juni 1444 woonden ze er nog, maar in dat jaar deden ze vele bezittingen van de hand, 
wellicht met het oog op een naderende verhuizing.94 Een goed jaar later, op 4 september 
1445 hadden ze namelijk een woonplaats betrokken in de Orthenstraat naast de Heilig-
Kruispoort. Daar hadden ze twee stenen huizen verworven. Drie jaar later verdwenen ze 
geruisloos van het toneel, nadat de vijf laatste zusters (van wie al geen orde of woonplaats 

Memorieboekje van het klooster Mariënburg op de Uilenburg, 1475-1500. Folio 2 begint met de memoriedienst voor de stichter 
van het klooster, Wouter van Oekel, en zijn vrouw (Collectie Religieus Museum, Uden, inv. nr. 0388)



89  BHIC, ZZ, inv. nr. 30 regest 15.
90  BHIC, ZZ, inv. nr. 30 regest 41. Aan de andere kant van het huis van de zwesteren stond toen het Vondelingenhuis.
91  Schutjes, Geschiedenis, dl. 4, 492.
92  SAH, RAH, inv. nr. 1195, f. 137v. Bevestiging hiervan is te vinden in Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 348.
93  SAH, RAH, inv. nr. 1206, f. 30r.
94  SAH, RAH, inv. nr. 1214, f. 57v, 174v, 191v.
95  SAH, RAH, inv. nr. 1215, f. 231r en 1219, f. 265r. Van de Meerendonk, Tussen reformatie, 118 noot 27 oppert ten onrechte dat er mo-

gelijk twee dominicanessenkloosters geweest zijn. Bogaerts, Het klooster Hertoginnedal, 22-23 laat beide kloosters zonder cesuur 
in elkaar overlopen. Zijn vermelding van priorinnen in 1461 en 1465 betreft priorinnen van vroegere jaren. Ook Van Oudenhoven, 
Beschryvinge der Stadt, 38 spreekt over een ontwikkeling in plaats van een breuk.

96  SAH, RAH, inv. nr. 1199, f. 126r.
97  Als tertiarissen, zoals Van Dijk oppert, worden deze zusters nergens genoemd (Van Dijk, De constituties, 598).

meer genoemd werd) in 1448 verklaarden geld ontvangen te hebben van de executeurs-
testamentair van Peter de Gorter omdat deze hier augustinessen wilde huisvesten.95

De zusters van Maria Magdalena
De oorsprong van de zusters van Maria Magdalena, Lazarus en Martha, die zonder orde-
verband een gemeenschappelijk leven leidden in de Peperstraat vlak bij de toen nog 
regelloze cellebroeders, ligt kort voor 1428. In dat jaar deden erfgenamen van priester Jan 
Hoernken afstand van een goed in de Peperstraat aan zusters van Maria Magdalena, gewoon-
lijk geheten ‘Marien Magdaleen susteren’. 96 In het document dat hierover werd opgemaakt, 
staat geen exacte woonplaats of samenlevingsvorm genoemd. Hun status was blijkbaar 
nog onduidelijk, waaruit we voorzichtig mogen concluderen dat ze nog in statu nascendi 
waren.97 Hun benaming Maria-Magdalenazusters zal verwijzen naar de boetezusters van 
Maria Magdalena. Deze beweging, ontstaan in 1224 in Duitsland om gevallen vrouwen een 
kerkelijk leven in gemeenschap te geven, werd in 1227 kerkelijk goedgekeurd. De zusters 
stonden ook wel bekend onder de naam Witte Vrouwen en leefden vaak volgens de regel 

Handschrift Coeverincx. Deze verzameling van afschriften, aangelegd rond 1600, is een van de belangrijkste bronnen voor de 
geschiedenis van de Bossche kloosters (AAB,  handschrift 83)

93



94 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

van Augustinus. Een aanwijzing dat het in ’s-Hertogenbosch om deze boetezusters gaat, is 
hun aanduiding in de tweede helft van de zestiende eeuw als ‘die witte zusteren’.98

De priester Jan Hoernken, zoon van Jan Daniels van Audenhoven van Vechel, had zijn 
huis in de Peperstraat ten cijns gegeven aan familieleden en in 1426 zijn wettige en onwet-
tige broers en zusters een omvangrijke geldbelofte gedaan. Hij leefde nog op 24 april 1427 
en bezat toen nog zijn huis daar. In 1430 deden zijn rechthebbende familieleden afstand 
van deze cijns aan Geertrui, dochter van Jan Claus Symonssoens soen, ten behoeve van de 
Sint-Maria-Magdalenazusters. Vermoedelijk was zij één van hen en woonden ze toen in zijn 
huis in de Peperstraat.99 Wellicht kunnen we deze priester als grondlegger van het klooster 
beschouwen, in het voetspoor van priester Jan van Orthen.

Observantisme en verkloostering

De hervormingsbeweging binnen de bestaande kloosters ging ook ’s-Hertogenbosch niet 
ongemerkt voorbij. De wilhelmieten, franciscanen en dominicanen ondergingen in de 
vijftiende eeuw allen een hervorming die hen terugvoerde naar de uitgangspunten van hun 
kloosterregel. Omdat zij in ordeverband leefden, kwamen de initiatieven daarvoor vaak 
vanuit de ordeleiding, met in een aantal gevallen interne strijd als gevolg.

De vrouwengemeenschappen die in de jaren rond 1400 ontstaan waren, zochten voor-
zichtig en aarzelend hun weg in het kerkelijke verband. Naar een volwaardig klooster 
hadden ze bij hun aanvang niet gestreefd. Daarvoor waren ze te klein in omvang en te 
eenvoudig in hun manieren. Bovendien zochten ze juist een nieuwe manier van geloofs-
beleving. De derde-orderegel had uitkomst geboden aan deze tweede religieuze vrouwen-
beweging. De zwakke uitvoering liet hun in de ogen van vele kerkelijke en wereldlijke 
leiders teveel ruimte. Bij het ontbreken van een regel moest er een gekozen worden. Was 
er een losjes gehanteerde derde regel dan moest die aangescherpt worden. Al deze kleine 
gemeenschappen werden op den duur binnen een strakker regiem geplaatst en voorzien 
van visitatoren (controleurs). Bij deze in losser verband levende gemeenschappen konden 
dergelijke vernieuwingspogingen van binnenuit ontstaan. In de meeste gevallen blijft 
het echter onduidelijk wie de drijvende krachten hierachter waren. De roep om een meer 
conventueel (kloosterlijk) en strenger leven binnen deze gemeenschappen klonk overal. 
Ook in ’s-Hertogenbosch was deze te horen.

De begijnen en moderne devoten hadden weliswaar geen regel maar intussen wel kerkelijk 
erkende statuten. De kapittels die de Moderne Devoten gevormd hadden, boden hun boven-
dien structuren die uitwassen konden voorkomen. De cellieten daarentegen hadden nog geen 
enkele regel aangenomen en leefden zonder onderling verband. Ook zij werden beroerd door 
de nieuwe wind van reglementering en disciplinering. De bul van Pius II van 5 januari 1459 
gaf toestemming aan de cellietengemeenschappen in Duitsland, de Nederlanden en Noord-
Frankrijk religieuze geloften af te leggen en een kloosterregel aan te nemen. Ze mochten de 
geloften afleggen in handen van een door henzelf te kiezen overste van welke orde dan ook. 
In deze bul worden het verzorgen van de zieken en het begraven van de doden als speciale 
taak van de cellieten genoemd, vooral ten tijde van de pest. De cellebroeders namen de regel 
van Sint-Augustinus aan en kozen de Heilige Alexius als hun patroonheilige. In Dordrecht en 
Leiden gingen de broeders in 1463 over, in Gouda in 1464.100 De cellezusters kozen ofwel de 
regel van Sint-Franciscus ofwel van Sint-Augustinus. Vanwege de kleur van hun kledij werden 
ze sindsdien ook wel aangeduid als grauwzusters respectievelijk zwartzusters. De Bossche 



98  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 283.
99  SAH, RAH, inv. nr. 1196, f. 64v-65r; inv. nr. 1197, f. 291v; inv. nr. 1200, f. 218r en 220r.
100  Leupen, ‘De kloosters‘, 69-70.
101  Vanden Bosch, Monasticon, 11-15; Grootaers, De Zwartzusters van Lier, 24-25.
102  Leupen, ‘De kloosters’, 70.
103  Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 238.7.
104  Samen met Coel van Dinther, die nu kloosterling van dit klooster genoemd werd, verhuurden ze een kamer in dit klooster aan een 

ander lid van dit convent, frater Jan van Roesmalen: SAH, RAH, inv. nr. 1193, f. 428v.
105  Van Heel, ‘Het kapittel’, 350-351.
106  Van Engen, De derde orde, 344-345.
107  Molius plaatste de overgang in 1466: Wilhelmus Molius, Kroniek, 126-127. Op 16 november 1468 wordt gesproken over het voor-

malige bogardenklooster dat omgevormd was tot kruisbroederklooster: BHIC, MA, inv. nr. 57. Rond 1460-1465 was een poging een 
nieuw kruisbroederklooster te stichten in de Meierij op niets uitgelopen: Sanders, Kartuizers, 30.

108  De uitspraak van de Curie hierover dateert van 27 februari 1469: Hermans, Annales canonicorum regularium, dl. 2, 343-359.
109  Enkele van de afschriften van de kroniek van Molius noemen 7 december 1469 als exacte datum waarop de kruisheren het bogar-

denklooster verlieten: Wilhelmus Molius, Kroniek, 129 noot 23.

zwesteren droegen overigens tevoren ook al zwarte kleding. De regel van Sint-Augustinus werd 
al in of voor 1461 omarmd door de cellezusters van Brugge, Gent en Audenaarde. In Leuven 
was het  in ieder geval in 1462 zo ver. Mechelen volgde in 1463. Antwerpen had voor 1464 al 
voor deze regel gekozen, Brussel voor 1465.101 In 1464 hadden de Dordtse zusters toestemming 
tot deze overgang verworven.102 Hun Bossche geestverwanten zouden snel volgen. Nieuwe 
stichtingen zou zoveel vrijblijvendheid niet meer gegund worden.

Bogarden en kruisbroeders
In 1412 werd het testament opgemaakt van een clericus, Godfried zoon van Willem Posteel, 
in zijn kamer die lag binnen de emunitas (het afgepaalde rechtsgebied) van het bogarden-
klooster.103 Op 4 september 1423 werd broeder Herman van Eindhoven ‘minister’ (leids-
man) genoemd van het klooster van de bogarden van de derde orde van Sint-Franciscus.104 
Vermoedelijk gaat het om één kloostercomplex met redelijk losse verbanden. Later is telkens 
sprake van één gemeenschap bogarden die leefden volgens de derde regel van Franciscus. 

De bogarden hebben in 1439 geen nieuwe regel aangenomen, maar volgden de derde-
orderegel van Franciscus al ruim een eeuw lang, zoals we gezien hebben. De hervorming 
waarover de Bossche kroniekschrijver Molius verhaalt, had te maken met de plannen in het 
bisdom Luik om de broeders van deze derde orde in een samenwerkingsverband te voegen. 
In 1435 werd in het jonge tertianenklooster van Zepperen een hervorming doorgevoerd 
naar het voorbeeld van het Kapittel van Utrecht. Deze plannen leidden uiteindelijk in 
1441 tot een eigen kapittel voor de derde-ordebroeders van Sint-Franciscus in het bisdom 
Luik, dat als Kapittel van Zepperen bekend zou worden. De leden ervan kregen toestem-
ming van de Luikse bisschop de drie plechtige geloften van armoede, gehoorzaamheid en 
kuisheid (tria substantialia vota) af te leggen.105 De hervorming van de Bossche bogarden, 
waarover we verder geen andere gegevens hebben dan de vermelding van Molius, vond 
juist in deze periode plaats, waarmee een verband met het ontstaan van het Kapittel van 
Zepperen aannemelijk is. De Luikse bisschop Jan van Heinsberg noemde in 1447 in zijn 
oorkonde waarin hij organisatorische regelingen trof voor het kapittel de vestiging in Den 
Bosch met name.106

De vernieuwing bleek echter van korte duur. Een aantal bogarden, op zoek naar meer 
strengheid, sloot zich namelijk – volgens Molius in 1466 – bij de kruisheren aan en nam de 
rechten van de andere bogarden over.107 Maar vier van hen wensten niet over te gaan. Na 
een hevig conflict met deze laatste groep moesten de nieuwbakken kruisbroeders hun over-
namepoging staken.108 Ze verlieten het bogardenklooster en stichtten een nieuw klooster in 
de stad.109 De achtergebleven bogarden bleven de regel van Sint-Franciscus volgen.

95



96 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

Eerste blad uit een missaal, bestemd voor gebruik in het bisdom Luik. Het was vroeger eigendom van de zusters van Sint-Elizabeth 
van het klooster Bloemkamp aan de Tolbrug (Collectie bibliotheek Abdij van Berne, Heeswijk)



Tertiarissen
De tertiarissen aan de Papenhulst bleven daar wonen tot 1453. Op 22 januari van dat jaar 
kochten ze een ‘groter’ en een ‘kleiner’ huis op de Windmolenberg, grenzend aan het claris-
senklooster. Op 6 maart en 30 april verkochten ze hun woningen aan de Papenhulst.110 In 
1454 en 1455 woonden ze op de Windmolenberg.111 Hoewel ze in januari 1455 nog 63.000 
bakstenen bestelden voor de Windmolenberg, bleven ze er slechts korte tijd. Al snel betrok-
ken ze een gebouw achter de Tolbrug.

Op 7 september 1456 woonden de zusters tertiarissen daadwerkelijk achter de Tolbrug.112 
Ze noemden zich zusters van Sint-Elizabeth van het klooster Bloemkamp. Drie jaar later 
kregen ze in een bisschoppelijk schrijven goedkeuring als klooster onder de derde regel van 
Sint-Franciscus de poenitentia nuncupatae (aan boetedoening gewijd) door het leven te gaan. 
De zusters mochten een kloosterkerk bouwen en laten wijden. Ook kregen ze toestemming 
goederen van de hand te doen, waaronder een huis en erf op de Windmolenberg.113 

Het klooster op de Uilenburg volgde een vergelijkbare weg. In 1469 bevestigde de 
bisschop hun status als derde-ordeklooster van Sint-Franciscus. Tegelijkertijd kregen ze het 
recht zelf een biechtvader te kiezen en, als de omstandigheden het toelieten, de inclausuur 

110  SAH, RAH, inv. nr. 1223, f. 35r, 129r, 191r, 208v.
111  SAH, RAH, inv. nr. 1224, f. 339v; inv. nr. 1225, f. 309v. Ze woonden daar op goed van de overleden Elias van den Wiel. Op 31 juli 1455 

kochten ze een stuk grond met opstallen erbij, dat lag aan het straatje tussen de Hinthamerstraat en de Windmolenberg.
112  SAH, RAH, inv. nr. 1226, f. 565v d.d. 7 september 1456.
113  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 322-324.

Enkele kruisheren waren, als enige kloosterlingen uit de stad, gezworen broeder van de Lieve Vrouwe Broederschap. Rechtsonder 
het wapen van prior Jan Bem (BHIC, 1232 ILVB, inv. nr. 146 f. 72v)

97



98 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

(insluiting) te aanvaarden. Onder de naam 
van Castrum Mariae et Barbarae (Burcht van 
Maria en Barbara) mochten ze hun kerk als een 
volwaardige conventskerk gaan gebruiken.114 
De naam Mariënburg werd sindsdien vaak 
gebruikt voor dit klooster.115 De kapel kon in 
1488 gebouwd worden dankzij de vrijgevigheid 
van Aleid van Erp, weduwe van Ludolf Buck. 
De wijding vond plaats op 16 oktober 1491. 
Kort tevoren was haar lichaam, samen met dat 
van twee biechtvaders, overgebracht van het 
gemeenschappelijke kerkhof naar de nieuwe 
kapel om daar herbegraven te worden.116

Net buiten de stad werd in 1475 op de Eiken-
donk een nieuw tertiarissenklooster gesticht. 
De bisschop vaardigde meteen al een beves-
tiging uit. Het gebouw kon al direct voorzien 
worden van een bidplaats, altaar en kerkhof.117 
Evenals de twee eerder genoemde tertiarissen-
kloosters was ook dit klooster aangesloten bij 
het Kapittel van Zepperen.118

Cellebroeders
In 1413 werd de benaming fratres de cella (cellebroeders) als equivalent gebruikt voor de 
lollarden op de Triniteit. Op hetzelfde moment was voor de zwesteren op de Papenhulst de 
naam ‘swertswesteren’ in zwang, blijkbaar een verwijzing naar hun zwarte kledij.119 Evenals 
de zwesteren was het hun toegestaan te bedelen.120 Beide cellietengemeenschappen stonden 
onder toezicht van de stad.121 Deze gang van zaken hoeft niet te verbazen: alle religieuze 
gemeenschappen die zich zonder aansluiting bij een orde in de stad wilden vestigen, zullen 
op een of andere manier onder toezicht van de stedelijke regering gestaan hebben. Ook 
elders was dit gangbaar.122

Begin 1466 woonden de cellebroeders nog steeds ‘in vita communi’, gemeenschappelijk 
maar zonder kloosterregel.123 Kort erna kozen ze krachtens de al eerder genoemde bul van 
paus Pius II een kloosterregel. In 1468 waren ze present bij het eerste generaal kapittel 
van de orde van cellebroeders of alexianen in Luik, waar ze ingedeeld werden bij de orde-
provincie Brabant. Naast de Brabantse vormden de cellebroeders een Hollandse, Saksische, 
Rijnlandse en Vlaamse provincie.124 In 1472 was duidelijk dat de Bossche cellebroeders de 
regel van Augustinus volgden en ze onder de orde der alexianen vielen, genoemd naar de 
Heilige Alexius.125 Deze orde stond rechtstreeks onder de paus. Als patroonheilige kozen 
de Bossche alexianen de Heilige Drieëenheid (Triniteit), passend bij hun klooster op de 
Triniteit. Voortaan gingen ze door het leven als leden van ‘domus Sanctae Trinitatis’. Daarmee 
verviel het directe toezicht van de stad. Een pater uit het convent had de leiding van de 
cellebroeders in handen.126

Zegel van het klooster Mariënburg op de Uilenburg, met de 
afbeelding van Maria met kind, 1469 (BHIC, 252 Klooster 
Mariënburg op de Uilenburg, inv. nr. 303)



114  BHIC, 252 Klooster Mariënburg op de Uilenburg, inv. nrs. 290 en 303; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, eds. Van den Elsen en Hoeve-
naars, dl. 2, 347-350.

115  De naam Huis van Sint-Barbara werd 1462 bij uitzondering gebruikt: SAH, RAH, inv. nr. 1232, f. 358r. Het klooster op de Uilenburg 
bleef de meest gangbare aanduiding.

116  BHIC, 252 Klooster Mariënburg, inv. nr. 303; Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 350 en 354. 
117  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 363-366; Van de Meerendonk, Het klooster, 14-17.
118  Van Heel, ‘Het kapittel’, 350.
119  SAH, RAH, inv. nr. 1188, f. 170r. Het testament van de begijn Christina Meelman, waarnaar in deze akte verwezen werd, dateert van 

7 februari 1412: Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 235.5.
120  In 1448 worden ze bedelende lollarden genoemd: SAH, RAH, inv. nr. 1218, f. 100v. 
121  Op 8 augustus 1415 werden Henricus de Weert en Petrus de Colonia, twee fraters van het convent, als hun gubernatores aangeduid: 

SAH, RAH, inv. nr. 1189, f. 184r. Vier jaar later werd deze term gebruikt voor een of meer personen van buiten het lollardenhuis: SAH, 
RAH, inv. nr. 1191, f. 440v. In 1460 traden drie personen van buiten als gubernatores van de lollarden op, te weten Theodericus de Berze, 
Christianus Coenen en Johannes Spiker: SAH, RAH, inv. nr. 1230, f. 169v. Ze waren allen afkomstig uit de stadsmagistraat: Jacobs, 
Justitie en politie, 265-266. Ook in 1463 traden deze personen als zodanig op (‘rectores’, ‘patrini’): SAH, RAH, inv. nr. 1233, f. 6v. In 1465 
voegde het stadsbestuur aan de procurator van de ‘vergaderinge’ van de cellebroeders twee ‘goede’ mannen toe, Jan Spijker en Peter 
van Drueten, om gezamenlijk de goederen van de cellebroeders te beheren: SAH, RAH, inv. nr. 1235, f. 192. Ook de cellezusters stonden 
onder een dergelijk toezicht. In 1438 waren twee personen provisor van de zusters, namelijk Marcelius die Lu en Tielmannus de Spina: 
SAH, RAH, inv. nr. 1208, f. 110r en f 265v. Beiden waren afkomstig uit de stadsmagistraat: Jacobs, Justitie en politie, 264.

122  Leupen, ‘De kloosters‘, 71; Goudriaan, ‘Arme vrouwenpersonen‘, 109-110.
123  SAH, RAH, inv. nr. 1235, f. 192r, 128r, 140r.
124  Steyaert, ‘Eenheid in de verscheidenheid’, 19.
125  SAH, RAH, inv. nr. 1241, f. 141v.
126  SAH, RAH, inv. nr. 1253, f. 213v.
127  Ze verwierven in 1430 rechten op een aangrenzend huis, waar tot 1401 tertiarissen gewoond hadden: BHIC, ZZ, inv. nr. 30. In 1444 

konden ze opnieuw de hand leggen op een aanpalend huis, weliswaar slechts voor de helft (‘die helft van her Korstiaens huys’). Ze 
namen het over van de rectoren van het Groot Gasthuis die toen nog bij de Gevangenpoort woonden. In 1462 kochten ze de andere 
helft van het huis van deze priester, Christianus van Waelhoven: BHIC, ZZ, inv. nr. 31.

128  BHIC, ZZ, inv. nr. 1 regest 82.
129  Op 6 maart 1459 wordt Peter Molner voor het eerst als hun biechtvader genoemd: SAH, RAH, inv. nr. 1229 f. 266r. Toen hij op 10 

december 1460 in die functie genoemd werd bleek hij tevens assistent (‘cooffecians in divinis’) te zijn in de Sint-Jan in ’s-Hertogen-
bosch: SAH, RAH, inv. nr. 1231, f. 28r. Ook op 27 april 1462 was hij nog hun biechtvader: SAH, RAH, inv. nr. 1232, f. 159v.

Cellezusters
De kleine vestiging van de zwesteren aan de Papenhulst verbreedde zich in de eerste helft 
van de vijftiende eeuw letterlijk.127 Hun status wijzigde niet: ze woonden gemeenschap-
pelijk zonder richtlijnen van bovenaf. In 1464 kwam daarin verandering door bemoeienis 
van de paus. In dat jaar kwamen de Bossche zwesteren onder de bisschop te ressorteren, die 
hen van statuten voorzag. Met zijn brief van 10 juli van dat jaar verhief hij hun huis tot een 
klooster onder de regel van Augustinus en verleende hij hun toestemming tot het afleggen 
van de drie geloften. Hij gaf hun als visitator de prior van het augustijnenklooster van 
Eindhoven, die een van de zusters op advies van de conventsleden tot rectrix zou aanstel-
len. Deze augustijnen van Mariënhage kwamen voort uit de Moderne Devotie en waren 
aangesloten bij het Kapittel van Windesheim. Tevens gaf de bisschop voorschriften over 
de minimumleeftijd van intrede, de kleding, de getijden, de vasten en de kapel met een 
draagbare altaarsteen. Hier komen we de benaming cellezusters tegen voor de zwesteren.128 
De praktijk was de bisschop echter al vooruitgesneld. Uit zijn brief blijkt namelijk dat de 
zusters de regel van Augustinus al eerder als leidraad gevolgd hadden bij hun leven. Een 
biechtvader stond hun enkele jaren eerder al ter beschikking, vermoedelijk geleverd vanuit 
de parochie.129 Ook ondergingen ze voortaan, ingebed in de kerkelijke organisatie, minder 
bevoogding van stadswege. We vinden geen sporen dat ze, zoals bij de cellebroeders het 
geval was, binnen een orde kwamen die de grenzen van de diocesane macht overschreed.

 De overgang naar de regel van Augustinus hield het einde van privébezit in. Verliep 
het hele proces geleidelijk, het verbod op persoonlijke bezittingen was een abrupte breuk. 
Tevoren was dit bij de zwesteren blijkbaar nog geoorloofd. In 1475 liet Ermbert van Loemel 
notarieel vastleggen dat zijn dochter Catherina bij de zwesteren ingetreden was voordat zij 
de regel van Augustinus aangenomen hadden. Hiermee wilde hij aanspraken van de zusters 

99



100 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

op bezittingen van zijn dochter op voorhand ontkrachten. Van haar geld en kleinodiën had 
hij namelijk lang tevoren met haar toestemming erfgoederen aangeschaft. Hij legateerde 
nu een erfcijns ter waarde van 30 pond aan de rentmeester van het kapittel van Sint-Jan om 
die volgens Catherina’s wensen te laten beheren.130 Op deze wijze garandeerde hij dat zijn 
dochter en niet het convent volledige zeggenschap over haar erfdeel zou krijgen.

Nieuwe regulering van de cellezusters
Bij bul van 9 juni 1472 gaf paus Sixtus IV aan de cellebroeders en cellezusters in de gebieden 
van Frankrijk en Duitsland, die er onder de regel van Sint-Augustinus leefden, een nieuw 
voorrecht. Hij steunde hun werkzaamheden inzake het verzorgen van zieken en het begra-
ven van overledenen na een kerkelijke uitvaart, vooral de slachtoffers van de pest. Ze kregen 
het recht om op hun kapel een bescheiden klokkentoren met een kleine klok te plaatsen 
en een kerkhof aan te leggen om er de overleden kloosterlingen en hun huisgenoten te 
begraven. Ze mochten een priester aanstellen om er missen op te dragen voor de klooster-
bewoners.131 Tevens zou paus Sixtus op verzoek van Karel de Stoute en de cellietenkloosters 
hun het recht hebben gegeven voortaan zelf naar eigen believen een generale visitator te 
laten kiezen door het generaal kapittel.132 Dit ging alleen voor de cellebroeders gelden, die 
immers in ordeverband onder de paus ressorteerden, hoewel ook de zusters hier nadruk-
kelijk bij genoemd werden.

De Bossche cellezusters verzilverden hun nieuw verworven privilege. Op 12 november 
1477 werden hun hierop gebaseerde wensen schriftelijk vervuld. Ludovicus de Bourbon, 
bisschop van Luik, bevestigde de verheffing van hun huis tot klooster onder de regel van 
Augustinus. Hij had het klooster de naam Nazareth meegegeven. De zusters mochten voort-
aan zelf een prior of prelaat van een geschikte orde als visitator kiezen met voorbijgaan aan 
de augustijnen van Eindhoven. Dit was blijkbaar hun invulling van de vrije keuze van een 
generale visitator. Met dominantie vanuit de augustijnen van Eindhoven konden de dames 
blijkbaar niet leven. De besloten leefwijze van deze heren sloot onvoldoende aan bij de vrij-
heid die de zwesteren zich moesten veroorloven om hun charitatieve taken te kunnen vervul-
len. De voorschriften uit 1464 werden herhaald. Nieuw was ook dat de zusters in de kapel 
nu een vast altaar mochten laten bouwen waaraan ze een priester mochten verbinden.133

Het aannemen van de regel van Augustinus in 1464 en de bevestiging ervan in 1477 
betekenden een voortzetting van een bestaande situatie. De teksten geven aan dat de zusters 
al tevoren uit eigen beweging deze regel volgden. Zoals vaker was de praktijk aan de norm 
vooraf gegaan. De oorkonden van de bisschop gaven aan hun leefwijze officiële erkenning 
en betekenden de verheffing van hun communiteit tot een klooster in kerkrechtelijke zin. 
De formulering van de regel die ze naleefden luidde: ‘regula beati Augustini per emissionem 
voti ad tria substantialia regule seu ordinis eiusdem’. Zoals Koen Goudriaan kort geleden al 
opmerkte heeft dit niets van doen met een derde regel van Augustinus. Een dergelijke regel 
bestond niet en wordt in de stukken dan ook niet vermeld, hoewel de moderne literatuur 
er hardnekkig aan vasthoudt.134

De aanvaarding van de regel van Augustinus en het afleggen van de drie geloften maak-
ten de cellezusters tot reguliere kanunnikessen.135 Dat betekende voor hen echter niet dat ze 
voortaan als slotzusters in een besloten klooster met een volledig koorgebed gingen leven. 
Daarvoor zal het peil van de zusters ook wel te eenvoudig geweest zijn. Bovendien waren 
ze dan niet meer in staat hun werk in de stedelijke maatschappij uit te voeren. De bisschop 
haastte zich dan ook na zijn goedkeuring van de regel van Sint-Augustinus te vermelden 
dat dit niet inhield dat hun dagelijkse werkzaamheden veranderden. Ze moesten vooral 



130  BHIC, ZZ, inv. nr. 14.
131  RAA, ZZA, inv. nr. 1 (authentiek afschrift van een vidimus uit 1472).
132  RAA, ZZA, inv. nr. 2.
133  BHIC, ZZ, inv. nr. 1 regest 92.
134  Goudriaan, ‘De observantie’, 173-179.
135  Kloosterlingen die de regel van Benedictus of erop gebaseerde regels volgen, zoals benedictijnen, kartuizers en cisterciënzers, zijn 

monniken. Volgen ze de kloosterregel van Augustinus, zoals augustijnen, premonstratenzers en kruisheren, dan heten ze reguliere 
kanunniken. 

136  Zie voor een Nederlandse vertaling van de akte van 1477 Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 288-291.
137  Voor het bisdom Luik moet hierover nog veel onderzoek verricht worden. Zie ook voor dergelijke verbanden Carnier, ‘De reguliere 

vrouwelijke derde orde’, 205-220.
138  SAH, RAH, inv. nr. 1261, f. 124v.
139  In 1519 wordt voor het eerst een ondermoeder vermeld: BHIC, ZZ, inv. nr. 23 regest 127. In 1547 of 1548 bijvoorbeeld waren de 

functies van ondermoeder en procuratrix in één persoon verenigd: BHIC, ZZ, inv. nr. 65 regest 149. Andere voorbeelden: SAH, RAH, 
inv. nr. 1261, f. 124v en BHIC, ZZ, inv. nr. 23 regest 127.

doorgaan met het bezoeken 
en verzorgen van de zieken 
en met hun bekommernis 
om de gestorvenen. Voor hun 
getijden (vaste gebedsuren) 
die hoofdzakelijk bestonden 
uit een serie onzevaders en 
weesgegroeten hoefden ze 
niet samen te komen in de 
kloosterkerk.136 De gelofte van 
armoede daarentegen vormde 
wel een duidelijke breuk met 
het verleden. Het aannemen 
van een regel heeft voor zover 
bekend niet geleid tot aan-
sluiting bij een congregatie of 
kapittel.137

Intussen had ook de interne 
organisatie meer vorm gekre-
gen. Was voorheen de moeder 
alleen, soms met een of meer 
zusters, handelende partij bij 
overeenkomsten, vanaf 1491 
trad bij het goederenbeheer 
naast haar een procuratrix op.138 
Het was Margriet Willems van 
Vroelaer, onder wie het kloos-
ter zijn definitieve vorm zou 
krijgen. Naast de procuratrix 
ontstond vrijwel gelijktijdig 
de functie van ondermoeder. 
In veel gevallen werden beide 
functies door dezelfde persoon 
uitgeoefend.139

De afronding van de bouwactiviteiten was voor de zwartzusters aanleiding hun 
archief in 1522 te herordenen en er een inventaris van te maken. Hierin staat een 
korte omschrijving  van ieder charter met vermelding van de dorsale aantekening 
en van de doos waarin het stuk bewaard werd. Iedere doos droeg in alfabetische 
volgorde een letter. Aan het eind van het alfabet gekomen ging de archivaris 
verder met heiligennamen: Maria, Jhesus, Augustinus, Geertruydt, Johannes 
(BHIC, 1891 ZZ, inv. nr. 21)

101



102 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

De zusters breidden hun complex de volgende jaren uit en gaven vorm aan hun interne 
organisatie.140 In 1506 bevestigde paus Julius II de oude privileges van de cellebroeders 
en -zusters en voorzag hij in aanvullende regelingen.141 In dit stuk werden de broeders en 
zusters behandeld als behoorden zij tot een gezamenlijk georganiseerde orde. De werkelijk-
heid en in ieder de geval de wenselijkheid was anders. Rond 1508 verzochten de gezamen-
lijke zwartzusters aan de paus losgekoppeld te worden van de paters cellieten maar wel al 
hun voorrechten te mogen blijven genieten.142 Op 7 november 1511 schijnt de verlening 
van de aflaten nog afzonderlijk aan de zusters afgegeven te zijn door de paus.143 

Met deze aankopen en nieuwe privileges van pausen en bisschoppen grepen de Bossche 
zusters de kans hun huis uit te bouwen tot een volwaardig klooster. Het begin van deze 
grote verbouwing lag in 1513.144 In 1522 werden de bouwactiviteiten afgerond. Er woonden 
toen vijftien zusters in het klooster.145

Magdalenazusters-augustinessen
In 1452 werden de zusters van Maria Magdalena voor het laatst in de Peperstraat vermeld.146 
Op 28 juni 1458 huisde deze groep aan de Windmolenberg.147 De Peperstraat werd niet meer 
als hun verblijfplaats genoemd. Ze zullen dus tussen 1452 en 1458 naar de Windmolenberg 
vertrokken zijn.

Deze Magdalenazusters waren verbonden met een andere gemeenschap zusters van 
Maria Magdalena. De oorsprong daarvan is onbekend. Deze gemeenschap woonde al voor 
1454 in Vught tussen de verbindingsweg ’s-Hertogenbosch-Vught en de Dommel, dicht bij 
de dependance van de Zusters van Orthen. In dat jaar kregen de in gemeenschap levende 
zusters van Maria Magdalena in Den Bosch (zojuist verhuisd?) en Vught verlof van de 
bisschop een eigen biechtvader en eigen visitators te kiezen, hetgeen een eerste erken-
ning en regeling inhield. De mis kon er opgedragen worden aan een draagbaar altaar.148 
Tussen 1455 en 1465 was Jan van Kalkar biechtvader van de Zusters van Maria Magdalena of 
Bethanië.149 Mogelijk is dit dezelfde persoon als de pater van de fraters en hing deze aanstel-
ling samen met het nieuwe voorrecht dat de Magdalenazusters in 1454 gekregen hadden.

Op dat moment hadden ze nog steeds twee vestigingen, een in ’s-Hertogenbosch en een 
in Vught. Beide gemeenschappen hadden geen officiële kerkelijke erkenning als kloos-
ter. Vanaf 1460 kwam de naam zusters van Bethanië voor de Bossche zustergemeenschap 
op. Het staat niet vast dat de zusters van Bethanië de oude behuizing van de zusters van 
de Tolbrug hebben overgenomen. De Vughtse groep kreeg in 1461 toestemming van de 
pastoor van Vught-Sint-Lambertus voor een eigen kapel met een eraan verbonden priester 
en bijliggend kerkhof.150 Vermoedelijk is het niet tot de bouw van een kapel gekomen. Maar 
mogelijk zette deze toestemming de Bossche zusters aan het denken, zoals de Zusters van 
Orthen hun medezusters in Vught in het oog hielden.

De Bossche gemeenschap verzocht aan de bisschop hun woonplaats in Den Bosch te 
verheffen tot een klooster van reguliere kanunnikessen onder de regel van Augustinus 
met toestemming een kapel erbij te bouwen. Hij voldeed aan dit verzoek in 1466. Wegens 
de zwakke economische situatie van het klooster besloot hij vooralsnog de clausuur 
achterwege te laten.151 Ongeveer tegelijk met het aannemen van de kloosterregel verdween 
biechtvader Jan van Kalkar in die functie van het toneel. Dit zal verband houden met de 
aanstelling door de bisschop van de biechtvader van het jonge augustinessenklooster van 
Sint-Geertrui in de stad, die tevens de opdracht kreeg de zusters te kleden en de geloften te 
laten afleggen. Visitatie kon geschieden door de genoemde biechtvader en de rector van 
het fraterhuis of een overste van de eigen orde. Deze bepaling maakt de identificatie van 



140  Verwerving in 1485 van een aangrenzend huis met achterhuis en hof die doorliep tot aan de gracht van de begijnen (huidige Parade), 
overname in 1507 van een huis aan de Papenhulst van de zusters van Bethanië en aankoop in 1515 van het aan hun klooster gren-
zende Vondelingenhuis van de Tafel van de Heilige Geest: BHIC, ZZ, inv. nr. 32, 47 en 33. Vanaf 1570 was het pand op de hoek van 
de Clarastraat en de Choorstraat vondelingenhuis (Van Sasse van Ysselt, De voorname huizen, dl. 2, 585-586).

141  RAA, ZZA, inv. nr. 2.
142  RAA, ZZA, inv. nr. 3.
143  RAA, ZZA, inv. nr. 4.
144  Wilhelmus Molius, Kroniek, 214-215; Hermans, Verzameling van kronyken, 77.
145  De kapel en het kort tevoren aangekochte Vondelingenhuis, waren volledig vernieuwd. Er was een nieuw stuk aan de kapel gezet 

en het ‘spynhuys’, het huis achter de hof en het brouwhuis waren verbouwd. Tegen de gracht van de begijnen hadden de zusters, 
dankzij een schenking van land door het Groot Begijnhof, een nieuw toilet laten bouwen: BHIC, ZZ, inv. nr. 21, f. 1v-2r. Sluitstuk was 
de bouw van een muur achter het klooster. Ze kregen er van hun achterburen, de begijnen, een strook grond voor. Daarin mochten ze 
een deur maken voor onderhoudswerkzaamheden aan de muur en voor aanvoer van turf, hout en koren via pleiten: BHIC, ZZ, inv. nr. 
35 en inv. nr. 22, f. 18r.

146  Op 27 oktober 1452: SAH, RAH, inv. nr. 1223, f. 9r. Vaak waren het door de Moderne Devotie geraakte priesters die devote vrouwen-
gemeenschappen initieerden. In een testament uit 1451 wordt ‘Lijsken Wyllem Everts dochter, wonende ten Bosch in het huys van 
Magdalene’ genoemd (Frenken, ‘Aanvullingen op Schutjes’, 130). Frenken dateert dit testament dat als datum 1401 draagt, op 1450, 
maar 1451 is logischer als niet ‘uno’ in plaats van ‘quinquagesimo’ geschreven is maar eenvoudig weggevallen is.

147  SAH, RAH, inv. nr. 1288, f. 311v-312r. Hun biechtvader was toen Jan van ‘Kalkeren’. Zie ook Van Rooij, Het Oud-archief, dl. 3, regest 
1205 en Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 1, 375 en 490. 

148  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 276-277.
149  SAH, RAH, inv. nr. 1225, f. 290r en 313v; inv. nr. 1235, f. 128r.
150  Van den Bichelaer, Het notariaat, bijlage 2, nr. 173.39.
151  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 277-282 (de uitgevers dateren de bisschoppelijke verheffing om onduidelijke reden op 1467).
152  In de periode 1450-1485 gingen vele huizen van tertiarissen over naar de regel van Augustinus: Van Engen, De derde orde, 274. In noord-

west Duitsland kozen rond die tijd zelfs vrijwel alle huizen van devote vrouwen voor die regel: Van Engen, Sisters and Brothers, 232.
153  Van Dijk, De constituties, 595-596.
154  SAH, RAH, inv. nr. 1257, f. 203v; Van Dijk, De constituties, 598. 

hun voormalige biechtvader Jan van Kalkar als 
rector van de fraters aannemelijk. Het klooster 
stond voortaan bekend als het Huis van Maria 
Magdalena van Bethanië.152

In de jaren 1455-1457 was naar voorbeeld 
van het Kapittel van Windesheim het Kapittel 
van Venlo tot stand gekomen. Een van de leden 
van dit samenwerkingsverband van vier beslo-
ten regularissenkloosters in het bisdom Luik 
was het zojuist genoemde klooster van Sint-
Geertrui in ’s-Hertogenbosch, dat sterk onder 
de invloed van de Moderne Devotie stond.153 
Het ligt dan ook in de lijn dat de Zusters van 
Maria Magdalena, mede bestierd door Jan van 
Kalkar, met Augustinus’ regel als richtsnoer 
dicht aanschurkten tegen de augustinessen 
van Sint-Geertrui.

In Vught verbleef toen nog steeds de aan 
dit klooster gelieerde groep zusters. Ze werden 
afzonderlijk genoemd in de bisschoppelijke 
toestemming van 1466. Kort daarop verlieten ze 
hun woning buiten de stad om zich te verenigen 
met hun medezusters op de Windmolenberg. 
Met de aansluiting bij het Kapittel van Venlo in 1485 en de voltooiing van een nieuwe kerk bij 
het klooster op de Windmolenberg in of kort na 1488 waren de zusters volledig geïntegreerd 
in de kerkelijke structuren.154

Zegel van de zusters van Bethanië, 1507. De  afgebeelde 
figuur is Maria Magdalena, herkenbaar aan haar zalfpot 
(BHIC, 1891 ZZ, inv.nr 47)

103



104 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

Wat voor ontwikkeling hadden de zusters van het Groot Gasthuis ondergaan? Blijkbaar 
hielden ze zich enkel aan hun door de bisschop gegeven statuten. Nog bij de afwikkeling 
van de geschillen rondom deze zusters in de jaren twintig en dertig van de zestiende eeuw 
ontbreekt iedere verwijzing naar een kloosterregel.155 Toen de Bossche priester Molius 
tussen 1542 en 1550 zijn kroniek schreef, volgden de zusters naar zijn zeggen de regel van 
Augustinus.156 In 1559 treffen we een duidelijk bewijs hiervan aan.157 Een officiële vastleg-
ging ontbreekt.

Augustinessen van Sint-Geertrui
Als uitvoering van het testament van Peter de Gorter werd het Sint-Geertruiklooster gesticht 
als een klooster voor slotzusters, een besloten klooster, onder de regel van Augustinus. In 
1448 besloot de bisschop tot deze stichting, nadat verscheidene goederen en inkomsten aan 
de testamentaire toezegging toegevoegd waren. Het nieuwe convent zou gehuisvest worden 
in een huis dat Peter nog tijdens zijn leven ter beschikking had gesteld van de boetezusters 
dominicanessen die het er echter niet hadden kunnen bolwerken. De rector zou een augus-
tijn zijn, terwijl de prior van Sint-Elizabeth bij Roermond en de rector van het klooster te 
Maaseik als visitator werden aangewezen. Een kapel met draagbaar altaar zou voorlopig tot 
hun beschikking komen, totdat het al gestichte altaar gewijd zou zijn.158 

Het klooster werd in 1453 tot volslagen besloten convent verheven, waarbij het visita-
tierecht overging naar de prior van het augustijnenklooster Mariënhage bij Eindhoven, die 
als medevisitator de rector van de zusters te Maaseik of een andere leidsman van zijn orde 

Plattegrond van het klooster Bethanië op de Windmolenberg met de kerk en de refter als herkenbare kloosterlijke elementen, na 
het vertrek van de zusters, 1689 (Nationaal Archief, Den Haag, 4 OSK Oorlog/situatiekaarten, inv. br. B 93 (1))



155  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 37-44; Wilhelmus Molius, Kroniek, 285-293. De zusters waren aan het eind van de vijftiende 
eeuw verhuisd van hun oorspronkelijke plaats van vestiging, vooraan de Hinthamerstraat ten oosten van de Markt, naar het noorden 
aan de overzijde van de Dieze.

156  Wilhelmus Molius, Kroniek, 18 en 139.
157  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 45.
158  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 213-219.
159  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 219-223. De contacten met Maaseik zullen het terugtrekken uit de wereld en het kloosterslot 

sterk beïnvloed hebben in deze periode. Dionysius de Kartuizer richtte zich in zijn traktaat ‘De vita inclusarum’ speciaal tot de priorin 
van de augustinessen van Maaseik (Pansters, ‘The Secret of Silence’, 62 noot 23).

160  Gijsbertus Coeverincx, Analecta, dl. 2, 229-231.
161  Goudriaan, ‘De observantie’, 179-191, vooral 190. Aan bijlage 1 kunnen de Bossche augustinessen van de Windmolenberg toege-

voegd worden, terwijl ook de zwartzusters als conversinnen aangemerkt kunnen worden. Er is geen enkele aanwijzing dat de gast-
huiszusters van Sint-Elizabeth in 1376 de regel van Augustinus gingen volgen.

aan zijn zijde had. De oorspronkelijke kapel was op den duur te klein geworden voor het 
bidden en zingen van de getijden. Ze kregen daarom toestemming voor de bouw van een 
nieuwe kerk met drie altaren.159 In 1466 was de bouw ervan gereed. Op 16 april van dat jaar 
gaf de bisschop vergunning voor de wijding van de kerk, met inbegrip van drie vaste altaren 
en het gebruik van een draagbaar altaar.160

Koen Goudriaan pleit ervoor de vele augustijnerzusters die een afgezwakt regiem volg-
den als ‘conversinnen’ te betitelen.161 Dergelijke conversinnenkloosters in ’s-Hertogenbosch 
waren de cellezusters en de zusters van Bethanië op de Windmolenberg (vereniging van 
de huizen in Vught en Den Bosch) en mogelijk later ook de zusters van Sint-Elizabeth van 
het Groot Gasthuis. Het Sint-Geertruiklooster was in de stad het enige besloten augustines-
senklooster van reguliere kanunnikessen in de strikte zin des woords.

Plattegrond van ’s-Hertogenbosch met de kloosters 
in 1500. Na vestiging in en bij het oudste stadsdeel 
(minderbroeders en zusters van het Groot Gasthuis) 
werden plekken bij de Sint-Jan in gebruik genomen. 
Vervolgens  werden gebieden daarbuiten gekozen 
(Afdeling Erfgoed Gemeente ’s-Hertogenbosch)

1  minderbroeders
2  zusters van het Groot Gasthuis
3  begijnen van het Groot Begijnhof
4  predikheren
5  bogarden
6  clarissen
7  cellezusters
8 cellebroeders
9  zusters van Sint-Elizabeth of Bloemkamp
10  zusters van Orthen
11  zusters van de Mariënburg of Uilenburg
12  fraters
13  zusters van Bethanië op de Windmolenberg
14  zusters van Sint-Geertrui
15  begijnen van het Klein Begijnhof
16  kruisbroeders

105



106 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

Conclusie

Naast kloosters in ordeverband (wilhelmieten, franciscanen, dominicanen en clarissen) 
woonden in ’s-Hertogenbosch in de dertiende en veertiende eeuw diverse groepen religi-
eus geëngageerde personen zonder regel in gemeenschap samen: begijnen, bogarden en 
gasthuiszusters. In 1335 vestigden zich cellezusters of zwesteren in de stad, korte tijd later 
gevolgd door de cellebroeders of lollarden. De stedelijke overheid mengde zich veelal in 
hun zaken waar het ging om financiën en goederenbeheer. Hun inbedding in de kerkelijke 
structuren was vaak onduidelijk. Ze leefden volgens eigen gewoonten en reglementen. 
Sommige van deze gemeenschappen voegden zich naar een erkende regel. De derde regel 
van Franciscus bleek daarvoor erg geschikt. Onder druk van buiten namen de bogarden 
deze regel tussen 1333 en 1335 officieel aan.

 De vijftiende eeuw kende een monastieke ontwikkeling in de stad die vérstrek-
kende gevolgen had. De vrouwen die zich in de decennia rond 1400 in ’s-Hertogenbosch 
in gemeenschappen vestigden, gingen al snel volgens de derde-orderegel van Franciscus 
of Dominicus leven. Volgelingen van de Moderne Devotie betrokken huizen in de stad. 
Een zusterhuis vanaf circa 1410 en een fraterhuis vanaf circa 1425 werden geïnstrueerd 
en bevolkt vanuit het ontstaansgebied van deze beweging. De bewoners van deze huizen 
van het Gemene Leven leefden niet onder een kloosterregel maar volgens goedgekeurde 
statuten en maakten geen onderdeel uit van een breder verband. Zij konden hun leefwijze 
ongewijzigd continueren.

Onder meer het gedachtegoed van de Moderne Devotie deed bestaande kloosters weer 
terugkeren naar de voorschriften van hun regel. De jongere gemeenschappen werden in 
korte tijd in kerkelijk goedgekeurde banen geleid. Tussen 1464 en 1470 ontwikkelden zich 
in ’s-Hertogenbosch zes devote gemeenschappen tot kloosters ten gevolge van het aanvaar-
den of strikter onderhouden van een erkende regel, maar ieder volgde een eigen tempo en 
modaliteit. De invoer van een strengere regel bij de bogarden leidde in 1470 tot een scheu-
ring waarbij de nieuwlichters, die de derde regel van Franciscus wilden vervangen door 
het strengere regiem van de kruisheren, bakzeil haalden en een afzonderlijk kruisheren-
klooster elders in de stad moesten vormen. De tertiarissen van de Papenhulst hadden na 
een kort verblijf op de Windmolenberg een woonplaats gevonden achter de Tolbrug. Daar 
werd in 1469 de verdere verkloostering ingezet met de bouw van een kapel. De zusters van 
de Uilenburg kenden in dat jaar een gelijkaardige ontwikkeling. Die culmineerde in de 
bouw van een kloosterkerk in de jaren 1488-1491. De sinds 1475 op de Eikendonk wonende 
tertiarissen waren vanaf hun aanvang tertiarissen in goedgekeurd kloosterverband.

 De zwesteren aanvaardden in 1464 officieel de regel van Augustinus, die ze in praktijk 
al volgden, maar tot die tijd met toelating van privébezit. Een verdere verkloostering van 
deze cellezusters volgde in 1477, een volledige uitbouw inclusief kapelrechten in 1514. In 
het kielzog van de zwesteren hadden ook de cellebroeders de regel van Augustinus aanvaard. 
Terwijl de zusters onder de bisschop ressorteerden, stonden de broeders onder direct gezag 
van de orde. De boetezusters van Maria Magdalena die zich rond 1430 in de stad gevestigd 
hadden, onderwierpen zich in 1466 in hun nieuwe behuizing op de Windmolenberg als 
zusters van Bethanië aan Augustinus’ regel. In 1488 waren de Vughtse zusters geïncorpo-
reerd en was bij de gemeenschap een volwaardige kloosterkerk verrezen. De zusters van 
Sint-Geertrui namen rond 1450 de restanten over van een zieltogend groepje Dominicaner 
penitenten en vormden het enige, vrijwel van aanvang af besloten klooster waarin geleefd 
werd volgens de regel van Augustinus.



Afkortingen

AAB Archief Abdij van Berne 
BAH Bisschoppelijk Archief ’s-Hertogenbosch
BHIC Brabants Historisch Informatie Centrum 
hs. handschrift
inv. nr(s). inventarisnummer(s)
MA 2006 Mechelse Aanwinsten van het bisdom Den Bosch 1330-1719
ILVB 1232 Illustre Lieve Vrouwe Broederschap in ’s-Hertogenbosch (1291) 1318-2005
ONB Oorkondenboek van Noord-Brabant 
RAA Rijksarchief te Antwerpen-Beveren
RAH Rechterlijk archief ’s-Hertogenbosch
SAH Stadsarchief ’s-Hertogenbosch
ZZ 1891 Zwartzusters in ’s-Hertogenbosch 1335-1642
ZZA Zwartzusters van Antwerpen

Archivalia

Archief Abdij van Berne (AAB), Heeswijk
hs. 6 Zuid-Nederlands getijdenboek, circa 1470
hs. 19 Graduale kerk Groot Gasthuis, vijftiende/zestiende eeuw
hs. 20 Commentaar van Dionysius de Kartuizer op het Bijbelboek Job
hs. 83 Handschrift Coeverincx, ca. 1600
inv. nr. IIIA4 Testament van Willem van den Bosch, 1332
inv. nr. VD36.14 Akte van overdracht door Jan Thomaszoon geheten Dirkszoon en Hendrik 
Hendrikszoon de Coster aan heer Jan van Birk van Kalkar, rector van het klooster van het 
Gemene Leven in ’s-Hertogenbosch, van een erf in de Hinthamerstraat, 1436
inv. nr. VD36.15 Akte van schenking door Hendrik van Berkel en Goossen Brenthens aan 
Jan van Brik van Kalkar, rector van het klooster van het Gemene Leven in ’s-Hertogenbosch, 
van goederen in de Hinthamerstraat in ‘s-Hertogenbosch, 1436 

Bisschoppelijk Archief ’s-Hertogenbosch (BAH), ’s-Hertogenbosch 
Bisschoppen van ’s-Hertogenbosch 
  Doos 5A, zonder beschrijving

Brabants Historisch Informatie Centrum (BHIC), ’s-Hertogenbosch 
252 Klooster Mariënburg op de Uilenburg, 1447-1642
   inv. nr. 290 Stichtingsakte, met akte van bekrachtiging door prins-bisschop van Luik, 1469
   inv. nr. 303 Verklaring door leden huis 3e Orde Heilige Franciscus in ’s-Hertogenbosch 

op Uilenburg, dat zij als religieuzen zijn geprofest en haar huis tot klooster is verheven 
onder titel Mariënburg, 1469. Met bevestiging van deze verklaring door Lodewijk van 
Bourbon, prins-bisschop van Luik, 1469. En met bevestiging door diens opvolger, Jan 
van Horne, en vergunning aan klooster onder andere om kerkhof te vergroten, 1491

343 Collectie kaarten en tekeningen van het Rijksarchief in Noord-Brabant
  inv. nr. 1999 Kaart kloosters aan de Hinthamerstraat
1232 Illustre Lieve Vrouwe Broederschap in ’s-Hertogenbosch (1291) 1318-2005 (ILVB)

107



108 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

   inv. nr. 116 Rekening, 1329/1330, 1335/1336, 1341/1342-1343/1344, 1345/1346-
1348/1349, 1350/1351-1362/1363, 1365/1366-1367/1368, 1369/1370, 1372/1373-
1376/1377, 1378/1379-1385/1386, 1387/1388-1396/97, 1398/99 en 1495/1496

   inv. nr. 117 Rekening, band 1, 1399/1400-1414/1415, 1416/1417, 1419/1420-1430/1431 
en ongedateerd

  inv. nr. 119 Rekening, band 3, 1448/1449-1468/1469
  inv. nr. 146 Ledenboek ILVB
1891 Zwartzusters in ’s-Hertogenbosch 1335-1642 (ZZ)
   inv. nr. 1 Verheffing door de elect, later bisschop van Luik van het huis van de celle-

zusters tot een klooster onder de Regel van Augustinus met voorschriften over de te 
volgen levenswijze, met latere aanpassing, 1464 en 1477

   inv. nr. 14 Akte waarbij Ermbertus de Loemel vastlegt dat zijn dochter in het klooster 
ingetreden is voor de aanname van de regel van Augustinus, met nadere bepalingen, 1475

   inv. nr. 21 Inventaris van het archief, opgemaakt naar aanleiding van een grote 
verbouwing, 1522

   inv. nr. 22 Legger van de pachten, cijnzen en renten van het klooster, en van het kloos-
terterrein, met aantekening van ontvangsten en plaats van de eigendomstitels in het 
archiefdepot, 1627

   inv. nr. 23 Lijst van cijnzen en renten van het klooster en van de biechtvader, 1628
   inv. nr. 26 Akte van verkoop aan Wunne van Utrecht ten behoeve van haar en haar 

gezellen van een huis in de Weverhulst, 1335
   inv. nr. 27 Akte van verkoop ten behoeve van de zusters van een stukje grond aan de 

Begijnengracht bij hun woning, 1348
   inv. nr. 28 Akte van schenking van Heylkens Huis op de Triniteit in ’s-Hertogenbosch, 1359
   inv. nr. 30 Akte van aankoop van een huis naast het klooster, 1430. Met  retroacta en 

latere bijlage, 1341-1431
   inv. nr. 31 Stukken betreffende de aankoop van Heer Corstiaans huis naast het kloos-

ter, 1444 en 1462
   inv. nr. 32, Stukken betreffende de aankoop van aangrenzende goederen van Thonis 

van den Hoevel, 1485
   inv. nr. 33 Akte van aankoop van het Vondelingenhuis naast het klooster, 1515
   inv. nr. 35 Akte van schenking van een stukje land aan de gracht van het begijnhof ten 

behoeve van een nieuwe kloostermuur, 1520
   inv. nr. 38 Verklaring van schenking van renten, onder meer aan het klooster, 1361
   inv. nr. 40 Testament waarbij de zusters een erfcijns gelegateerd krijgen, 1433
   inv. nr. 45 Akte van schenking van een roggepacht in Berlicum, onder meer aan het 

klooster, 1500, met latere bijlage, 1590
   inv. nr. 47 Akte van aankoop door het klooster van een huis op de Papenhulst in 

’s-Hertogenbosch, 1507
   inv. nr. 65 Concept van een machtiging door het klooster aan een niet nader genoemde 

persoon tot rechtshandelingen betreffende een lijfrente, circa 1547
2006 Mechelse Aanwinsten van het bisdom Den Bosch 1330-1719 (MA)
   inv. nr. 20 Opheffing van de scholasterij, 1422-1423
   inv. nr. 38 Overeenkomst tussen het kapittel en de Zusters van Orthen over de paro-

chiële rechten van de zusters, 1453
   inv. nr.57 Uitbreiding van de inkomsten van het in 1451 gestichte altaar, 1468



   inv. nr. 84 Stichting van drie wekelijke missen, op te dragen door een seculiere priester, 
1442

   inv. nr. 130 Testament van de begijn Jutta, dochter van Martinus de Meghen, 1368
   inv. nr. 135 Testamentaire schenking aan verschillende personen en instellingen, 

verbonden aan het begijnhof, 1434. Met retroacte, 1427
   inv. nr. 168 Stukken betreffende de stichting van het bonefantenhuis in 1401 en de 

organisatie, 1625 en ongedateerd
   inv. nr. 190 Eigendomsbewijs voor de predikheren van ’s-Hertogenbosch van een 

erfcijns in ’s-Hertogenbosch, 1369
2039 collectie charters van het Groot Seminarie te Haaren, 1238-1801
   inv. nr. 17 Overeenkomst tussen het klooster Mariënveld en het klooster van Sint-Jan 

evangelist in Amsterdam, 1422
Rijksarchief te Antwerpen-Beveren (RAA)

Zwartzusters van Antwerpen (ZZA)
   inv. nr. 1  19 september 1472 Vidimus gegeven door Jacobus de Mucciarellis, auditor 

generalis der Curia, en Joannes Botelier, abreviator, op een bul van Sixtus IV, de 9e juni 
1472 verlenende het recht van begraven en van keuze van een geestelijke om dienst 
te doen aan de cellezusters van Duitsland en Frankrijk

   inv. nr. 2  11 februari 1508-1509 Vidimus gegeven door Johannes, abt van Sint-
Geertruiden te Leuven, van een bul van Julius II, van 20 juni 1506, bepalende de voor-
rechten van de orde der cellieten

   inv. nr. 3 Rond 1508 Smeekschrift aan de paus aangeboden door de Zwartzusters 
vragende ontslagen te worden van elke onderwerping aan de broeders Cellieten, en 
niettegenstaande, al de aflaten en geestelijke voordelen aan deze laatsten toegestaan 
te blijven genieten

   inv. nr. 4  17 eeuw Aantekeningen aangaande sommige gratiën en privilegieën gegunt 
van den Stoel ofte h. pausen van Romen aen ons heilich orden

   inv. nr. 101  17 augustus 1346 Vidimus gegeven door Claus van der Borch, deken van 
O.L.V.-kerk, van de schepenbrief van Antwerpen, van 1 oktober 1345, bestatigde de 
gift gedaan door Hendrik Zuderman, Duits koopman, van zijn huis gestaan buiten 
de Koepoort en de Predikherenmuur, met al wat er toe behoort ‘om daar in te woenen 
maten wiven die men heet Swesteren gaende ende keerende uut wat landen dat di zijn, die van 
goeden levene zijn ende dit gedurende teweliken daghen’ en benoemende ter besturing van 
dit huis drie goede personen (…)

Stadsarchief ’s-Hertogenbosch (SAH), ’s-Hertogenbosch 
014 Rechterlijk archief van ’s-Hertogenbosch (RAH)
   inv. nr. 1182-1288 Secretariële protocollen, ook bekend als het Bosch’ Protocol, 

1399-1517
184 Archief van het Clarissenklooster (1281-)1335-1668
   inv. nr. 1 Notariële akte, bevattende openbare afschriften van een machtiging van de 

officiaal van Luik d.d. 10 januari 1334; het testament van heer Willelmus de Busco, 
heer van Erp, ridder, d.d. 1335 augustus 28; en aanvullingen op dit testament d.d. 13 
september 1339, 6 november 1341, 1344

Sint-Jan, charters
   inv. nr. 697 (661), d.d. 1467 april 4 (alleen regest)
  inv. nr. 1240 (2585), d.d. 1420 oktober 18 (alleen regest)

109



110 Jan Sanders- Verkloostering in het vijftiende-eeuwse ’s-Hertogenbosch

Literatuur en gedrukte bronnen

Acquoy, J.G.R., Het klooster te Windesheim en zijn invloed 
(3 dln.; Utrecht 1875-1880).

Bichelaer, A. van den, Het notariaat in Stad en Meierij van 
’s-Hertogenbosch tijdens de Late Middeleeuwen (1306-
1531) (Amsterdam 1998).

Bogaerts, A.M., Het klooster Hertoginnedal der Zusters Do-
minikanessen te Oudergem 1262-1797. Bouwstoffen 
voor de Geschiedenis der Dominikanen in de Ne-
derlanden 18 (Leuven 1979). 

Brinkerink, D.A., (ed.), Van den doechden der vuriger ende 
stichtiger susteren van Diepen Veen (Groningen 1904).

Bruijn, M.W.J. de, ‘Cnodingen en Dicbieringen. De bezit-
ters van grote huizen in de stad ’s-Hertogenbosch en 
hun entourage. Deel 1 Het geslacht Van den Bosch’. 
Intern rapport nr. 314 Bouwhistorie, Archeologie en 
Monumenten (’s-Hertogenbosch/Utrecht 2014).

Callaye, Fr., ‘De Nederlandsche Beggaarden in St Fran-
ciscus’ Derde Orde en de Weefnijverheid tijdens 
de Middeleeuwen (1)’ in: Neerlandia Franciscana 1 
(Iseghem 1914) 7-32.

Camps, H.P.H. (ed.), Oorkondenboek van Noord-Brabant tot 
1312. I De meierij van ’s-Hertogenbosch (met de heer-
lijkheid Gemert) (2 bdn.; ’s-Gravenhage 1979).

Carnier, M., ‘De reguliere vrouwelijke derde orde in de 
zuidelijke Nederlanden’, Trajecta 14 (2005) 205-220.

Dijck, L.G.C.M. van, ‘Kluizenaressen in en rond ’s-Herto-
genbosch, ca. 1370-1630’, Varia Historica Brabantica 
9 (1980) 1-20.

Dijk, R.Th.M. van, De constituties der Windesheimse Vrou-
wenkloosters vóór 1559 (Nijmegen 1986).

Dijk, R.Th.M. van, Salome Sticken (1369-1449) en de oor-
sprong van de Moderne Devotie (Hilversum 2015).

Dumbar, G., Reipublicae Daventriensi ab actis analecta (…) 
(dl. I; Daventriae 1710).

Elm, K., Beiträge zur Geschichte des Wilhelmitenordens 
(Keulen/Graz 1962).

Engen, H. van, De derde orde van Sint-Franciscus in het 
middeleeuwse bisdom Utrecht (Hilversum 2006).

Engen, J. van, Sisters and Brothers of the Common Life. The 
Devotio Moderna and the World of the Later Middle 
Ages (Philadelphia 2008).

Foppens, J.F., Historia Episcopatus Silvaeducensis (…) 
(Bruxellis 1721).

Frenken, A.M., ‘Aanvullingen op Schutjes “Geschiede-
nis van het bisdom ’s- Hertogenbosch”’, Bossche Bij-
dragen 23 (1956-1957) 46-166.

Gijsbertus Coeverincx, Analecta Gijsberti Coeverincx, eds. 
G. van den Elsen en W. Hoevenaars (2 dln.; [’s-Her-
togenbosch] 1905 en 1907).

Goudriaan, K., ‘De observantie der conversinnen van 
Sint-Augustinus’ in: H. van Engen en G. Verhoeven 
(red.), Monastiek observantisme en Moderne Devotie in 
de Noordelijke Nederlanden. Middeleeuwse studies 
en bronnen CX (Hilversum 2008 ) 167-211.

Goudriaan, K., ‘Arme vrouwenpersonen, om Goods 
willen gheherberghet. Gemeenschappen van 
devote vrouwen aan het eind van de veertiende 
eeuw’, Ons Geestelijk Erf 82 (2011) 97-135.

Gramaye, J.B., Taxandria. In qua Antiquitates & decora Re-
gionum 5 (…) (Bruxellae 1610).

Grootaers, W., De Zwartzusters van Lier 1395-1995. 600 
jaar ziekenzorg in en rond de Netestad (Lier 1995).

Heel, D. van, ‘Het kapittel van de tertiarissen van Zep-
peren’ in: Bijdragen voor de geschiedenis van de provin-
cie der minderbroeders in de Nederlanden, bundel 12 
(1953) 349-371.

Hermans, C.R., (ed.), Verzameling van kronyken, charters 
en oorkonden betrekkelijk de stad en meijerij van ’s Her-
togenbosch (3 bdn.; ’s Hertogenbosch 1847-1848).

Hermans, C.R., Annales canonicorum regularium S. Augus-
tini, ordinis S. Crucis ex monumentis authenticis (4 dln.; 
Silvae-Ducis [etc.] 1858-1953).

Hoekx, J.A.M., Archief van het klooster der Rijke Claren te 
’s-Hertogenbosch, 1335-1668 ([’s-Hertogenbosch] 
1965).

Hotz, B., Beginen und willige Armen im spätmittelalterlichen 
Hildesheim (Hildesheim 1988).

Jacobs, B.C.M., Justitie en politie in ’s-Hertogenbosch voor 
1629. De bestuursorganisatie van een Brabantse stad. 
Brabantse Rechtshistorische Reeks 1 (Assen/Maas-
tricht 1986).

Kühler, W.J., Johannes Brinckerinck en zijn klooster te Die-
penveen (Rotterdam 1908).

Kuijer, P.Th.J., ’s-Hertogenbosch. Stad in het hertogdom Bra-
bant ca. 1185-1629 (Zwolle/’s-Hertogenbosch 2000).

Leupen, S.M.C., ‘De kloosters van de cellebroeders en 
-zusters in het graafschap Holland en Zeeland tot 
aan de Reformatie’, Holland, Historisch Tijdschrift 30 
(1998) 63-93.

Meerendonk, L. van de, Het klooster op de Eikendonk te Den 
Dungen. Bijdragen tot de Geschiedenis van het Zui-
den van Nederland II (Tilburg 1964).

Meerendonk, L. van de, Tussen Reformatie en Contra-re-
formatie. Geest en levenswijze van de clerus in stad en 
meierij van ‘s-Hertogenbosch en zijn verhouding tot de 
samenleving tussen ± 1520 en ± 1570. Bijdragen tot 
de geschiedenis van het Zuiden van Nederland IX 
(Tilburg 1967).

Meersseman, G.G., Dossiers de l’Ordre de la Pénitence au 
XIIIème siècle (2e herziene uitgave, Freiburg 1982).

Meijer, G.A., De predikheeren te ’s-Hertogenbosch, 1296-
1770. Eene bijdrage tot de geschiedenis van het Katho-
lieke Noord-Brabant (Nijmegen 1897).

Meijer, G.A. (ed.), P. Jacobo Brouwer, Chronicon conventus 
Buscoducensis ordinis praedicatorum et historia monas-
terii Worcumiensis (’s-Hertogenbosch 1908).

Oudenhoven, J. van, Beschryvinge der Stadt ende Meyerye 
van ‘s Hertogen-Bossche (t’Amsterdam 1649).



Pansters, K., ‘The Secret of Silence. Spiritual Concen-
tration as Theological Concern’ in: K. Pansters 
(red.), The Carthusians in the Low Counties. Studies in 
Monastic History and Heritage. Miscellanea Neerlan-
dica XLIII – Studia Cartusiana 4 (Leuven 2014).

Post, R.R., The Modern Devotion. Confrontation with Refor-
mation and Humanism (Leiden 1968).

Roggen, H.R., De Clarissenorde in de Nederlanden (Sint-
Truiden 1995).

Rooij, H.J.M. van, Het Oud-archief van het Groot-Zieken-
gasthuis te ’s-Hertogenbosch (3 dln.; ’s-Hertogenbosch 
1963).

Sanders, J.G.M., Kartuizers in het land van de Dommel. 
Klooster Sint-Sophia van Constantinopel bij ’s-Herto-
genbosch, 1466-1641 (Woudrichem 2012).

Sasse van Ysselt, A.F.O. van, De voorname huizen en gebou-
wen van ’s-Hertogenbosch. Alsmede hunne eigenaars of 
bewoners in vroegere eeuwen. Aanteekeningen uit de 
Bossche schepenprotocollen, loopende van 1500-1810 (3 
dln.; herdruk, ’s-Hertogenbosch 1975).

Schutjes, L.H.C., Geschiedenis van het bisdom ’s Hertogen-
bosch (5 dln.; St. Michiels-Gestel 1870-1876).

Simons, W., Bedelordenkloosters in het graafschap Vlaan-
deren. Chronologie en typografie van de bedelordenver-
spreiding vóór 1350 (Brugge 1987).

Steyaert, D., ‘Eenheid in de verscheidenheid: historiek 
van de Alexianen’ in: Werken van Barmhartigheid. 
650 jaar Alexianen in de Zuidelijke Nederlanden. Ten-
toonstellingscatalogus Stedelijk Museum Vander 
Kelen-Mertens (Leuven 1985) 17-28.

Vanden Bosch, G., Monasticon van Zwartzusters-Augusti-
nessen in België (Brussel 1998).

Voecht, J. de, Narratio de inchoatione domus clericorum in 
Zwollis: met akten en bescheiden betreffende dit frater-
huis, ed. M. Schoengen, Werken uitgegeven door 
het Historisch Genootschap, derde serie 13 (Am-
sterdam 1908).

Weiler, A.G., Volgens de norm van de vroege kerk. De ge-
schiedenis van de huizen van de broeders van het Ge-
mene leven in Nederland (Nijmegen 1997).

Werken van barmhartigheid. 650 jaar Alexianen in de 
Zuidelijke Nederlanden Tentoonstellingscatalogus 
Stedelijk Museum Vander Kelen-Mertens (Leuven 
1985).

Wilhelmus Molius, Kroniek van Molius. Een zestiende-
eeuwse Bossche priester over de geschiedenis van zijn 
stad, eds. J.A.M. Hoekx e.a. ([’s-Hertogenbosch 
2003]).

Wormgoor, I., ‘De vervolging van de vrijen van geest, de 
begijnen en begarden’, Nederlands Archief voor Kerk-
geschiedenis 65 (1985) 107-130.

111


