
Les villes du Brabant méridional au XVIIIe siècle



1  Le critère retenu pour définir la ville est son statut juridique et non son importance démographique.
2  Naz (dir.), Dictionnaire, IV,. 755-756, 928-930.

Claude Bruneel

   Hors du temps et dans le siècle : 
 le couvent dans les villes du Brabant 
 méridional (XVIIIe-XXe siècles)

L’interaction entre les établissements religieux et les villes subit de profonds changements 
au fil des siècles. Évoquer quelques étapes de cette évolution est le propos de la présente 
contribution. Du point de vue géographique, elle s’attache au Brabant méridional, situé au 
cœur des Pays-Bas autrichiens, soit, en gros, les territoires des actuelles provinces d’Anvers, 
du Brabant flamand, du Brabant wallon et de la région de Bruxelles. 

Le XVIIIe siècle offre un point de départ qui mérite une analyse approfondie. L’osmose 
entre l’Église et l’État est encore bien réelle, même si des éléments de tension s’affirment. 
En effet, le pouvoir civil entend imposer sa prééminence face à un rival dont la puissance 
peut représenter une menace. Au siècle des Lumières, la présence ecclésiastique marque le 
paysage urbain par de multiples signes, de l’architecture à la toponymie. En outre, son poids 
démographique, son patrimoine foncier, ses revenus, les sympathies que le clergé recueille 
au sein de la plus grande partie de la population lui confèrent un pouvoir d’influence incon-
testable. Cet ascendant éveille une certaine circonspection de la part des autorités civiles. 
Un pas décisif est franchi par Joseph II qui supprime les communautés contemplatives. 
L’annexion par la France a pour conséquence d’étendre la mesure à tous les établissements 
ecclésiastiques. La conclusion du Concordat permet une restauration limitée, sous l’étroit 
contrôle de l’État, une politique par ailleurs poursuivie sous le royaume des Pays-Bas. De 
nouveaux horizons s’ouvrent aux religieux avec l’accession de la Belgique à l’indépendance. 
Le XIXe siècle témoigne d’une vitalité retrouvée, mais la nouvelle expansion, souvent à la 
périphérie des villes, s’accompagne de formes et d’accents neufs. Elle se poursuit durant le 
siècle suivant. Les lendemains de la deuxième guerre mondiale mettent en évidence une 
inflexion de la tendance, rapidement marquée par un inexorable déclin des effectifs. Les 
communautés se regroupent, les bâtiments désertés sont en quête de nouvelles affectations. 
Destructions et reconstructions à d’autres usages sur les terrains ainsi libérés, transforma-
tions des bâtiments, aménagements à des fins culturelles, du fait de tous ces éléments un 
rapport nouveau à la ville s’installe. 

Le couvent dans la ville au temps des Lumières

Au siècle des Lumières, le couvent est partout dans la ville1. Le terme est pris ici au sens 
d’établissement religieux au sens large, comme c’était le cas au XVIIIe siècle, sans entrer 
dans les distinctions du droit canon2. Il associe ainsi aux communautés régulières, au sens 

91



92 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

strict, les congrégations de femmes qui ne prononcent que des vœux simples comme les 
béguines ou des sociétés de prêtres comme les oratoriens. La présence ecclésiastique est 
renforcée encore par la présence des prêtres séculiers et l’existence de nombreux chapitres 
collégiaux dans les principales villes.

Le couvent dans la cité s’impose au regard de tous par sa présence monumentale. Dans 
leur description des quartiers et des rues, les guides à l’intention des voyageurs mention-
nent systématiquement son existence. Les plans de ville relèvent son emplacement. Autre 
preuve du rôle de ces établissements dans la topographie urbaine, bon nombre d’artisans 
ou de commerçants situent leur boutique par rapport à ces points de repère : « Derrière les 
jésuites », « près des dominicains », « vis-à-vis des capucins », « derrière les minimes » ; « près 
les oratoires », « derrière les grands carmes », « près des douze apôtres », lit-on, entre autres, 
dans la partie professionnelle des almanachs de Bruxelles ou Louvain3. La toponymie traduit 
également l’importance de la présence conventuelle dans la ville. Ainsi, à Bruxelles, selon 
la liste annexée au plan manuscrit de Guillaume de Wautier qui date d’environ 17804, un 
cinquième des dénominations des rues, ruelles, allées, places, marchés, culs de sac, ponts 
et quais présente une connotation religieuse. Un toponyme sur cinq évoque explicitement 

Les pages de almanach démontrent le rôle des couvents dans la topographie urbaine (Le guide fidèle contenant la description de la ville 
de Bruxelles, 1761). 



3  Le guide […] de Bruxelles […], 61-98 ; Le guide […] de Louvain, 30-40. 
4  À l’échelle de 1/1800, ce plan est conservé à l’Österreichische National Bibliothek, Alb, 138-2. 
5  En valeurs absolues, respectivement 84 et 21 sur 418.
6  En valeurs absolues, respectivement 34 et 19 sur 466 (Quetelet, ‘Sur le recensement’, 84-133).
7  La superficie des 34 couvents alors occupés plus celle du collège royal anciennement propriété des jésuites. Les extrêmes sont 400 

et 18.048 toises carrées. La médiane est de 2.704 soit 1,03 ha.
8  Janssens et Danckaert, ‘La grande propriété’, 198-199. Sur la foi du plan de Lefèvre d’Archambault (1769), les auteurs estiment la 

superficie des couvents à 45,36 hectares. Cf. également Janssens, ‘L’implantation des couvents’, 146-159.

une congrégation5. Toutes ces appellations sont bannies sous le régime français et rempla-
cées en 1798 ; cependant, la nouvelle nomenclature est impopulaire et la reprise des noms 
d’autrefois est autorisée dès 1806. En dépit d’un recul indéniable, le poids de la tradition ne 
disparaît cependant pas : le recensement de Bruxelles de 1842 permet de relever encore 7,3 % 
de voies publiques dont le nom évoque la religion. Constatation plus caractéristique encore, 
les dénominations liées aux congrégations religieuses reculent elles à peine d’un pour-cent6. 
Enfin, l’importance de celles-ci se traduit également dans l’occupation de l’espace. Selon le 
plan de Wautier toujours, sans compter les vingt-cinq refuges des abbayes et prieurés, globa-
lement, les couvents d’hommes et de femmes accaparent 125.139 toises carrées de France 
soit 47,5 hectares ou onze à douze pour-cent du territoire urbain bruxellois. Ce patrimoine 
foncier est inégalement réparti entre les 35 communautés7. À lui seul le grand béguinage 
occupe 6,86 hectares. Il faudrait encore y ajouter les biens que les communautés religieuses 
n’occupent pas mais dont elles sont propriétaires, 337 maisons et 50 jardins8.

L’omniprésence des religieux et religieuses dans le paysage urbain est manifeste. Le résul-
tat serait naturellement encore plus impressionnant en prenant en compte les maisons 
établies hors les murs, dans la proche périphérie. Ainsi, aux abords immédiats de Bruxelles 
s’élèvent les abbayes de Forest, de La Cambre à Ixelles, de Dielegem à Jette. S’y ajoutent des 
couvents et prieurés, les minimes à Anderlecht, les récollets de Boetendaal à Uccle, les orato-
riens à Laeken, les bogards d’Oppem (Wezembeek), les prieurés de Val-Duchesse et du Rouge-
Cloître à Auderghem. Aux portes de Louvain, Heverlee accueille les célestins, le prieuré de 
Terbank et l’abbaye de Parc, Herent le prieuré de Bethléem, Kessel-Lo l’abbaye de Vlierbeek.

Villes Communautés religieuses Population totale Clergé séculier Réguliers Religieuses
Hommes Femmes Total en 1784 en 1784 en 1784 en 1784

Aarschot 2 3 5 2299 19 40 98
Anvers 13 25 38 50973 311 349 374
Bruxelles (a) 12 22 34 74427 267 398 914
Diest 3 6 9 5386 25 96 286
Geel 1 1 5640 25 2 13
Gembloux 1 1 2740 7 23 4
Halen 1 1 1081 4 2 18
Hannut 1 1
Herentals 2 3 5 2513 7 44 47
Hoogstraten 1 4 5 1141 10 12 15
Jodoigne 1 1 2253 8 1 9
Landen 2
Léau 2 3 5 2386 13 17 49
Lierre 4 7 11 9511 49 63 322
Louvain 17 15 32 20831 319 391 455

Tab. 1. Nombre de communautés religieuses dans les villes brabançonnes vers 1780

93



94 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

Villes Communautés religieuses Population totale Clergé séculier Réguliers Religieuses
Hommes Femmes Total en 1784 en 1784 en 1784 en 1784

Montaigu 1 1 1352 2 23 0
Nivelles 4 4 8 6370 73 86 22
Tirlemont 6 8 14 8324 28 132 156
Turnhout 1 3 4 8997 27 41 65
Vilvorde 3 6 9 2544 15 20 91
Wavre 2 2 3789 7 53 0
Zichem 1 1 1339 4 1 21
Total 74 113 187 213896 1210 1791 2752
% 39,6 60,4 100

(a) Les données démographiques concernent l’année 1783.

En 1784, vingt-deux villes du Brabant méridional accueillent 187 communautés religieuses 
et leurs 4.543 membres sur leur territoire (tab. 1). Bien rares sont celles qui sont délaissées, 
en l’occurrence trois9. Ce total des effectifs constitue un minimum puisque la population 
des couvents supprimés en 1783 est tantôt comptabilisée, sans indication claire, avec les 
religieux tantôt avec les laïcs. De même les effectifs des jésuites supprimés en 1773 sont 
sans doute repris avec les laïcs de sexe masculin. Les séculiers interviennent à concurrence 
de 21% de l’ensemble du clergé et des religieuses, les réguliers représentent 31,1 %. Les 
femmes vouées à Dieu (47,9 %) demeurent légèrement minoritaires face à l’ensemble des 
clercs, mais elles dépassent en nombre les réguliers. 

Anvers, Bruxelles et Louvain accueillent à elles trois plus de la moitié des établissements. 
Tirlemont et Lierre dépassent les dix institutions tandis que Nivelles et Diest se situent à 
peine en dessous de ce seuil. Cinq couvents paraissent la bonne mesure pour des villes de 
plus ou moins 2.000 habitants. Toutefois la proportion en regard de la taille démographique 
de la cité n’est pas l’élément principal. Des exceptions dans les deux sens sont à relever, 
ainsi Turnhout ou Vilvorde. Les circonstances historiques ont naturellement pesé d’un 
autre poids et parmi elles, les initiatives de bienfaiteurs, à l’origine de la constitution de 
nombreuses petites communautés.

Un peu plus d’une fondation sur cinq trouve son origine au xiiie siècle ou à une époque 
antérieure. Un autre temps fort coïncide avec l’époque bourguignonne. L’apogée toutefois 
date cependant du XVIIe siècle au cours duquel plus d’un tiers des maisons religieuses enta-
ment leur existence (tab. 2). Cette efflorescence trouve son explication dans l’élan de la 
Contre-réforme, fermement soutenue par les archiducs Albert et Isabelle et leurs successeurs. 

Siècles Valeurs absolues %
Hommes Femmes Total

XIIe siècle ou avant 3 4 7 3,74
XIIIe 18 24 42 22,46
XIVe 7 11 18 9,63
XVe 10 24 34 18,18
XVIe 7 11 18 9,63
XVIIe 29 37 66 35,29
XVIIIe 2 2 1,07
Total 74 113 187 100

Tab. 2. Époque de fondation des différents couvents



9  Genappe (1.124 habitants), Hannut (648 habitants), Landen (524 habitants). 
10  Description […] de Bruxelles, 157, Le guide […] de Bruxelles […], Suite de la description, 7.

Parmi les divers ordres masculins, les couvents de récollets sont les plus nombreux, à 
égalité avec les maisons de carmes chaussés et déchaussés. Ils sont suivis de loin par les 
dominicains et les bogards. Les établissements d’augustins, de capucins ou d’alexiens sont 
à peine moins nombreux (tab. 3). Ensemble, ces sept congrégations regroupent 71% des 
établissements existants. Elles sont cependant absentes de Gembloux, dotée d’une abbaye 
bénédictine, et de Montaigu, qui accueille des oratoriens. 

Al
ex

ie
ns

Au
gu

st
in

s

Bo
ga

rd
s

Ca
pu

ci
ns

Ca
rm

es

Do
m

in
i-

ca
in

s

Ré
co

lle
ts

Total
Total des 

établissements
religieux

a b c d e f g a - g
Aarschot 1 1 2 2
Anvers 1 1 1 1 2 1 1 8 13
Bruxelles 1 1 1 1 2 1 1 8 12
Diest 1 1 1 3 3
Herentals 1 1 2 2
Hoogstraten 1 1 1
Léau 1 1 2
Lierre 1 1 1 3 4
Louvain 1 1 1 1 3 3 2 12 17
Nivelles 1 1 2 4
Tirlemont 1 1 1 1 1 1 6 6
Turnhout 1 1 1
Vilvorde 1 1 2 3
Wavre 1 1 2 2
Total 5 6 7 6 11 7 11 53 72

Du côté féminin, deux tiers des effectifs relèvent de sept congrégations (tab. 4). Les 
chanoinesses régulières de l’Ordre de Saint-Augustin comptent le plus d’établissements, 
parmi lesquels de nombreux prieurés. Aux vingt recensés s’ajoutent quatre couvents appa-
rentés de Dames Blanches et deux de Lorraines. Presque chaque cité, grande ou petite, abrite 
son béguinage. À Bruxelles, avec une étendue de près de sept hectares, le grand béguinage 
constitue une ville dans la ville. Vingt rues le divisent. Des murs avec des fossés remplis 
d’eau isolent ses maisons du monde extérieur. Un seul portail ouvre l’accès aux visiteurs10. 
Nombreuses aussi sont les sœurs hospitalières et les sœurs grises, dont certaines desservent 
un établissement de soin comme à Aarschot ou Jodoigne.

Tab. 3. Les ordres religieux masculins les mieux représentés en 1780

95



96 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

Ch
an

oi
ne

ss
es

  
ré

gu
liè

re
s 

de
 

Sa
in

t-A
ug

us
tin

Bé
gu

in
es

 

Ca
rm

él
ite

s 
ch

au
ss

ée
s 

et
 

Sœ
ur

s 
ho

sp
i-

ta
liè

re
s

Sœ
ur

s 
gr

is
es

An
no

nc
ia

de
s

Sœ
ur

s 
no

ire
s

Total
Total des 

établissements 
religieux

a b c d e f g a - g
Aarschot 1 1 1 3 3
Anvers 5 1 4 1 1 1 1 14 25
Bruxelles 5 2 1 1 1 1 11 22
Diest 1 1 1 1 4 6
Geel 1 1 1
Halen 0 1
Herentals 1 1 2 3
Hoogstraten 1 1 1 3 4
Jodoigne 1 1 1
Léau 1 1 1 3 3
Lierre 1 1 1 1 1 5 7
Louvain 2 2 2 1 1 1 1 10 15
Nivelles 1 1 1 3 4
Tirlemont 3 1 1 1 1 7 8
Turnhout 1 1 2 3
Vilvorde 1 2 1 4 6
Zichem 1 1 1
Total 20 15 11 10 8 5 5 74 113

Le poids démographique 

Les dénombrements de 1755 et 1784 permettent d’évaluer l’importance numérique du 
clergé en Brabant méridional, avec quelques réserves il est vrai en raison de lacunes et 
d’imperfections. En revanche, le dénombrement nominatif des prêtres et religieux en 
1786 offre des renseignements plus sûrs11. Il en résulte que deux ans plus tôt, leurs effectifs 
ont été largement surestimés, même en prenant en compte les communautés religieuses 
supprimées entre-temps. Des écarts globaux d’au moins 30% sont à relever, sauf dans les 
petites villes. Dans le cas des chefs-villes le déséquilibre est notamment accru du fait qu’en 
1784, les prêtres aux études à l’université de Louvain ont été comptabilisés avec les autres 
(tab. 5). 

Au milieu du XVIIIe siècle, séculiers réguliers, religieuses et béguines correspondent à 
près de 3% de la population adulte du duché. Trois décennies plus tard, le seuil n’est plus 
que de 1,3 à 1,5%. La densité de ces groupes est nettement plus forte en milieu urbain. 
En 1784, ils y représentent toujours près de 4% des adultes. Dans les chefs-villes, Anvers, 
Bruxelles et Louvain, un habitant sur vingt de plus de douze ans porte l’habit ecclésiastique 
(tab. 6). 

Tab. 4. Les ordres religieux féminins les mieux représentés en 1780



Valeurs absolues Indices

Clergé séculier Clergé régulier Clergé séculier Clergé régulier

1784 1786 1784 1786 1786 y compris 
les ex-religieux

1784 1786 1784 1786 1786 y compris 
les ex-religieux

Chefs-villes 897 545 1138 672 790 100 61,1 100 59,5 69,9

Autres villes 326 303 657 423 457 100 92,9 100 64,4 69,6

Le recul des effectifs voués à Dieu constaté en 1784 est généralisé, en valeur absolue comme 
en valeur relative. Pour l’expliquer, aux facteurs intrinsèques aux ordres religieux s’ajoute 
l’effet mécanique de l’augmentation de la population laïque. 

Valeurs absolues

1755 1784 (1786)

Clergé 
séculier

Clergé 
régulier

Religi-
euses et 
béguines

Ensemble Popu-
lation 
adulte

Clergé 
séculier

Clergé 
régulier

Religieuses 
et béguines

Ensemble Population 
adulte

Duché 1621 2700 4327 8648 297504 1744 (1367) 1912 (1364) 3019 6675 (5750) 431176

Chefs-villes a 495 1685 2151 4331 86396 897 a (545) 1138 (790) 1743 3778 (3078) 108030

Villes b 305 604 1326 2235 29752 326 594 844 1764 (1604) 43481

a Sans les chanoines de Sainte-Gudule à Bruxelles, mais avec les prêtres qui étudient à l’université de Louvain
b A l’exclusion de Lierre en 1755, les données faisant défaut.

Pourcentages par rapport à la population adulte

Duché 0,5 0,9 1,5 2,9 100 0,4 (0,3) 0,4 (0,3) 0,7 1,5 (1,3) 100

Chefs-villes 0,6 2 2,5 5 100 0,8 (0,5) 1,1 (0,7) 1,6 3,5 (2,8) 100

Villes 1 2 4,5 7,5 100 0,6 (0,7) 1,4 (1,05) 1,9 3,9 (3,7) 100

La diminution des effectifs sous la bure ou le voile dans la deuxième moitié du siècle des 
Lumières est un fait marquant certes, mais qui s’inscrit sur une tendance depuis longtemps 
baissière. Les exemples de Bruxelles ou d’Anvers le mettent bien en évidence. Certaines 
communautés connaissent le déclin dès avant 1773, d’autres l’éprouvent dès ce moment. 
Dix ans plus tard, la situation s’est encore dégradée. Seuls, à quelques exceptions près, les 
ordres offrant une utilité sociale parviennent à maintenir ou même développer leurs effec-
tifs12. La situation est analogue du côté masculin. Ainsi, dans les deux provinces belges de la 
Compagnie de Jésus, les pères étaient au nombre d’environ 1.600 en 1626 ; ils ne sont plus 
que 1.013 en 176713. Les mesures prises par les souverains, qui seront détaillées plus loin, 
ont simplement accentué voire accéléré la déperdition des vocations. 

11  Une telle opportunité n’existe malheureusement pas en 1755. Le risque d’une surestimation analogue à celle des années 80 ne peut 
donc être exclu. Cf. Tihon, Clergé pour 1786.

12  Bruneel, ‘L’évolution de la population’, 313-315. Philippen, De Begijnhoven, 162; Tihon, ‘Les religieuses’, 32, tab. X ; De Vroede, Les 
religieuses, 181-187.

13  Bonenfant, La suppression, 35 ; Bruneel, ‘L’évolution de la population’, 322. 

Tab. 5. Comparaison des dénombrements du clergé de 1784 et de 1786

Tab. 6. L’importance numérique du clergé brabançon

97



98 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

Le poids financier

Les communautés religieuses dans leur ensemble constituent une force économique non 
négligeable, même si d’un établissement à l’autre les ressources peuvent être très diverses. 
La législation de 1753 sur la mainmorte les vise tout particulièrement14. Joseph ii voit dans 
ce patrimoine un gisement de ressources disponibles pour mener à bien des réformes reli-
gieuses comme la réorganisation des paroisses, dans le but de faciliter l’exercice du culte. 
Aussi impose-t-il en 1787 à toutes les maisons religieuses établies dans ses Pays-Bas de décla-
rer de manière détaillée l’ensemble de leurs revenus et charges sur base des dix dernières 
années15. L’opération est menée dans un climat de suspicion et la crainte de spoliation. De 
manière générale donc, les recettes auront plutôt été sous-estimées et les dépenses gonflées. 
Il suffit de remarquer à cet égard que 55 des communautés étudiées déclarent un déficit. 
Pour l’expliquer, elles invoquent entre autres les conséquences d’une mesure gouvernemen-
tale, la suppression de la dot qui provoque une perte sensible de leurs rentrées16.

Montants en florins
Couvents d’hommes Couvents de femmes Ensemble

Nombre d’occurrences Nombre d’occurrences Nombre d’occurrences

Valeurs absolues % Valeurs absolues % Valeurs absolues %

<1.000 5 10,2 2 6,5 7 8,8

1.000-4.999 19 38,8 18 58,1 37 46,3

5.000-9.999 20 40,8 7 22,6 27 33,8

10.000-40.000 5 10,2 4 12,9 9 11,3

Ensemble 49 100 31 100 80 100

En dépit des imperfections de l’enquête, les résultats obtenus pour 80 maisons religieuses 
établies en ville permettent d’évaluer le revenu annuel de l’ensemble des 187 établisse-
ments urbains (tab. 7). Il se monterait à un peu plus d’un million de florins17. Si partir des 
dépenses paraît plus réaliste, la somme doit être arrêtée légèrement au-dessus d’un million 
et demi de florins18. De tels montants enregistrés chaque année ne constituent pas des 
sommes négligeables. Ils soutiennent la comparaison avec la récolte annuelle des aides 
et subsides versés au souverain par ses sujets du duché de Brabant, qui se chiffre à 900.000 
florins. La somme n’est pas anodine non plus par rapport au produit des impôts en Brabant 
en 1782, soit un peu plus d’un million deux cent mille florins19.

La puissance financière des réguliers est donc incontestable. Ils la jugent indispensable 
tant pour l’entretien de leur communauté et de ses bâtiments que pour assurer l’exercice du 
culte et répondre aux missions spécifiques qui leur sont dévolues. 

Tab. 7. Revenus en florins argent courant de Brabant



14  Koerperich, Les lois sur la mainmorte.
15  Dierkens, Les déclarations des biens du clergé, 31-33, 71-83  Sur la critique des données, cf. Hoebanx, ‘Note sur la déclaration des 

biens’, 437-439 ; Bruneel, ‘Le coût de l’entretien’, 286-290.
16  Bruneel, ‘L’évolution de la population’, 315.
17  1.088.947 florins (estimation à partir de la moyenne). Limites de l’intervalle de confiance au seuil de 5% : 866.526 et 1.311.369 

florins. Estimation à partir de la médiane : 884.136 florins.
18  1.540.999 florins (estimation à partir de la moyenne). Limites de l’intervalle de confiance au seuil de 5% : 1.297.360 et 1.784.638 

florins. Estimation à partir de la médiane : 1.304.792 florins.
19  Bigwood, Les impôts, annexes A et C.
20  Bonenfant, La suppression, 148 ; Bruneel, ‘De viris illustribus’, 235-250 ; Bruneel. ‘Sous le souffle de Paris’, 296-297 ; Porterman, 

Emblematic exhibitions, 9-56.
21  Ce service est rarement assuré par du personnel laïc. La seule exception d’importance est l’hôpital Saint-Pierre à Bruxelles dont 

l’État est amené à assurer la gestion et le fonctionnement (Bruneel, ‘De la charité aux soins infirmiers’, 204 ; Ockeley, De gasthuis-
zusters, 63-713).

22  Henne et Wauters, Histoire, IV, 60, 82, 112, 161, 172, 197 ; d’Hoop, Inventaire, IV,. 142 n. 1, 320 n. 1 ; Wauters, Inventaire, 432-433; 
Bruneel, ‘Un problème de gouvernement’, 214.

De la contemplation à l’action sociale : sympathies populaires et circonspection 
des autorités civiles

Si une partie des religieux et religieuses fuit le monde pour s’abîmer dans la contemplation, 
l’autre fraction au contraire y est bien présente. Elle y assume un rôle social et dispose d’une 
influence souvent non négligeable. Les jésuites, présents par ailleurs à tous les échelons 
de la société, excellent dans l’enseignement des humanités. C’est par ce truchement qu’ils 
exercent leur action la plus puissante. Ils forment intellectuellement les futures élites, enca-
drent leurs élèves dans leurs sodalités, prolongent leur influence en qualité de confesseurs 
attitrés de maints dirigeants. Les expositions d’œuvres des élèves, les représentations théâ-
trales et les distributions des prix en présence des autorités municipales renforcent le lien 
avec les parents et les pouvoirs locaux. Les manifestations publiques comme les cortèges 
historiques formés par les élèves des jésuites ou des augustins renforcent la visibilité de ces 
pères parmi toutes les couches de la population20. Dans les milieux populaires, les premiers 
s’activent au sein des écoles dominicales, épaulent le clergé local dans la prédication et la 
confession. Au plan scolaire, ils subissent la concurrence des augustins, fort appréciés aussi, 
et des oratoriens. L’instruction des jeunes filles est souvent confiée aux ursulines. L’autre 
champ d’action principal des religieuses est l’assistance aux malades assurée par les sœurs 
hospitalières21. Les sœurs noires elles dispensent les soins à domicile en échange d’une 
modeste rétribution. Elles sont au service de toutes les classes de la société et particulière-
ment des démunis, ce qui leur assure une popularité certaine. 

Du côté masculin, les ordres actifs dans la ville se consacrent surtout à la prédication 
et à la confession, en appui du clergé séculier local. Accessoirement, ils accomplissent 
des missions d’utilité publique. Les ordres mendiants sont requis dans la lutte contre les 
incendies. Ils distribuent les aumônes et les secours en nature accordés par le magistrat en 
cas d’épidémie22. Même en temps ordinaire, les capucins bruxellois fournissent les médica-
ments nécessaires aux démunis sur production de l’ordonnance d’un médecin des pauvres. 
L’administration de la ville leur fournit une aumône à cette fin. Les alexiens se vouaient 
initialement à des tâches ingrates et dangereuses comme l’ensevelissement des pestiférés. 
Au xviiie siècle, ils tiennent des maisons de correction, parfois concurrentes d’institutions 
municipales analogues. Ils y hébergent de jeunes débauchés des prodigues, des insensés 
soustraits ainsi par leurs familles à l’opprobre social. 

99



100 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

Enfin, même si leur action est généralement discrète, certains ordres pèsent de leur poids 
dans la vie politique. Il s’agit d’un pouvoir d’influence, souvent indirect comme chez les 
jésuites. Parfois il est tout à fait officiel et conforme à la constitution du pays. Ainsi le clergé 
est le premier ordre des États de Brabant. Il y est représenté par douze abbés. Cette interven-
tion dans la sphère publique peut s’avérer décisive comme lors de la révolution brabançonne. 

Dans le monde ou même en marge de celui-ci, le lien avec la société est solidement 
établi. Dans la plupart des familles, un fils ou une fille au moins revêt la bure ou prend le 
voile. Père, frère, dame de chœur, sœur, convers ou converse, ces statuts reflètent au sein du 
couvent la hiérarchisation qui divise la société civile. Ce n’est pas le seul signe qui unit les 
deux mondes. Parmi les gens bien nés qui font élection de sépulture, certains choisissent de 
reposer dans le chœur ou la nef d’un édifice conventuel. Il est plus rare qu’un mariage y soit 
célébré avec l’autorisation du curé de paroisse normalement compétent. Une autre preuve 
d’attachement de différentes couches de la société se mesure aux dons et libéralités, aux legs 
et aux rentes fondées pour la célébration de messes anniversaires. 

Il serait cependant illusoire de croire que cette large adhésion ne souffre pas d’exceptions. 
Un certain anticléricalisme se développe, surtout après 1750. Il est le plus aisé à percevoir 
dans les sphères du pouvoir et surtout du gouvernement de Bruxelles. Il monte en puis-
sance et prend un tour résolument politique chez les opposants aux Statistes en 1789-1790. 
Ainsi, une gravure anonyme représente le lion Belgique donnant la fessée à un moine qui 
implore le pardon pour avoir abusé de la crédulité des gens23. Le sentiment est sans doute 
plus diffus mais pas inexistant dans les autres couches de la société. Un incident tragique 
illustre bien cette division de l’opinion. Il survient certes dans le climat particulièrement 
exalté de l’année 1790. Un employé, Guillaume Van Kriecken, se trouve à Bruxelles sur 
le passage d’une procession solennelle, rassemblant de nombreux religieux, le clergé des 
sept paroisses et un grand concours de fidèles. Il commet l’imprudence de tenir des propos 
méprisants à l’égard des moines. Il est aussitôt victime de violences, la foule veut le pendre, 
la corde casse, il est massacré à coups de sabre. La tête est séparée du corps et portée en 
cortège sur une pique comme un trophée24. 

Villes et campagnes ne partagent pas toujours la même perception. Ainsi, lors de la 
suppression des jésuites, les premières leur demeurent plutôt favorables alors que 
l’indifférence prévaut au sein des secondes25. 

De manière générale, le soutien à l’établissement de nouvelles communautés religieuses 
se manifeste au plus haut niveau de l’État. Il s’inscrit, il est vrai dans un contexte particu-
lier, les guerres de religion du XVIe siècle suivies de la restauration religieuse au temps de 
la Contre-Réforme. Les rois, les princes, les gouverneurs généraux soutiennent alors les 
nouvelles fondations, même contre l’avis des autorités locales. Ils font éventuellement pres-
sion sur elles. Philippe ii accorde la reconnaissance légale aux jésuites, Farnèse les protège. 
Le prince de Parme use de son influence pour que les capucins venus d’Anvers puissent 
s’établir à Bruxelles en dépit de l’opposition du magistrat de la capitale. Les archiducs Albert 
et Isabelle favorisent manifestement l’efflorescence des nouvelles communautés. 

Au plan local, l’accueil est parfois mitigé. Le magistrat urbain dont le consentement 
est nécessaire, se doit d’être circonspect car l’établissement d’une nouvelle communauté 
n’est jamais neutre, en particulier au plan fiscal. La mainmorte ecclésiastique s’étend non 
seulement du fait de l’installation, mais aussi au fil des acquisitions qui jalonnent le déve-
loppement de la communauté religieuse. La fiscalité indirecte procure à la cité l’essentiel 
de ses revenus. Or, les établissements religieux bénéficient d’immunités et de franchises sur 
les biens de consommation. Le manque à gagner est alors supporté par les autres contribu-



ables. Aussi, au fil des siècles, de plus en plus souvent, le magistrat assortit l’autorisation 
de s’établir de conditions. Certaines sont contraignantes, d’autres souvent de pure forme. 

Une fois le couvent ouvert, les risques de tensions voire de conflits ne manquent pas, 
particulièrement avec les religieuses hospitalières. Les sœurs forment une communauté 
privée, mais au service du public. Les magistrats urbains tentent dès lors souvent, parfois 
avec l’appui du souverain, d’affirmer leur autorité dans la gestion ou le contrôle de l’hôpital, 
qu’il s’agisse de l’admission de catégories de malades ou des comptes notamment. Les sœurs 
tentent de repousser avec plus ou moins de succès ces tentatives d’immixtions qu’elles 
jugent indues26. L’attitude prudente des autorités n’exclut cependant pas l’octroi de libéra-
lités, spontanées ou orientées. 

Le développement des tensions

Dès le règne de l’impératrice Marie-Thérèse, les relations entre l’Église et l’État deviennent 
moins harmonieuses. Sans doute est-ce, entre autres, une réaction consécutive au sentiment 
d’inféodation qui avait prévalu dans les Pays-Bas sous le gouvernement de l’archiduchesse 
Marie-Élisabeth. Marie-Thérèse s’affirme protectrice de la religion et de l’Église catholique, 
comme ses prédécesseurs, mais elle entend affirmer clairement les prérogatives du pouvoir 
séculier. Elle vise aussi à préserver l’Église Belgique de toute influence étrangère. Ce faisant, 
l’impératrice s’inscrit dans un climat général qui imprègne l’Europe. La deuxième moitié 
du xviiie siècle voit se multiplier les mesures restrictives à l’encontre des ordres religieux. 
Les jésuites, jugés dangereusement ultramontains et opposés à la philosophie des Lumières, 
subissent le reproche de troubler la paix publique des États. Ils sont entre autres expulsés 
du Portugal (1756-1759), de France (1764), d’Espagne (1767). Le pape met fin à l’existence 
de la compagnie de Jésus le 21 juillet 1773. Dès le 2 septembre suivant, une royale dépêche 
ordonne l’exécution de la décision dans les Pays-Bas27. Dans divers pays et les provinces 
Belgique n’échappent pas au mouvement, des mesures similaires visent à limiter le recrute-
ment dans les ordres monastiques : recul de l’âge des voeux, limitation de la dot à payer par 
les postulants, suppression d’un certain nombre d’établissements religieux. 

L’hostilité du pouvoir civil se nourrit aussi d’arguments empruntés à la démographie. 
Les théoriciens ne manquent pas de fustiger les conséquences dommageables du célibat, 
particulièrement ecclésiastique, pour la société. La multiplication de l’espèce préoccupe 
les politiques car les bras qu’elle procure sont indispensables à la puissance militaire et à la 
prospérité économique. Ce sont des arguments agités également au sein du gouvernement 
des Pays-Bas et mis par écrit, dès 1765 déjà, par un de ses conseillers de commerce, Nicolas 
Bacon28.

L’opposition est particulièrement vive à l’égard des ordres mendiants, « inutils à leur 
Prince, à l’État et à charge du public, qui emportent du pauvre paisan son grain, sa viande et 
son lard, ses œufs, son beurre. En un mot, ils extorquent tout ce qui est de leur convenance 

23  De Brabantse omwenteling, n° 173-176, 181, 224, 265. Sur le contexte, cf. Lorette, Lefèvre, De Gryse (éd.), Actes du colloque sur la 
révolution brabançonne.

24  Bruneel, ‘L’image de la femme’, 556-557.
25  Bonenfant, La suppression, 165-167.
26  Bruneel, ‘De la charité aux soins infirmiers’, 202-203 ; Bruneel, ‘Les administrateurs d’hôpitaux’, 75-96 ; Bruneel, ‘L’assistance et la 

santé’, 74-78 ; Ockeley, De gasthuiszusters, 150-158. 
27  Bonenfant, La suppression, 15-26.
28  Hasquin, Les réflexions,  73-74. Sur le personnage, cf. Bruneel avec la collab. de Hoyois, Les grands commis, 67-70.

101



102 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

[…] et la facilité avec laquelle ils obtiennent toutes ces denrées les porte à augmenter le 
nombre de leurs communautés », écrit Bacon29. En 1774, le Magistrat de Bruxelles dénonce 
également ce comportement : « on les voit tous les jours circuler, non seulement dans 
les villes mais aussi à la campagne pour mendier et être de cette manière à la charge des 
pauvres habitants », écrit-il30. 

Bacon préconise également de ne permettre aux communautés religieuses de quêter 
ou d’acquérir qu’après y avoir été dûment autorisés par le gouvernement. Sur ce dernier 
point, la législation stricte relative à la mainmorte répond à son souhait. Entrée en vigueur 
dès 1753, elle concerne tous les établissements de ce type, mais les institutions ecclésiasti-
ques sont particulièrement visées. L’accumulation dans le patrimoine de l’Église de biens 
immeubles pratiquement inaliénables donne à celle-ci une assise financière redoutable.

Dès 1768, le gouverneur général, Charles de Lorraine, prend des informations auprès 
des évêques sur la question de la diminution du nombre de cloîtres. L’ordonnance du 3 mai 
1771, complétée dans la suite, impose la gratuité pour l’entrée dans les ordres religieux et 
limite le montant des pensions viagères à 50 florins. L’année suivante, les supérieurs se 
voient interdire, sous la menace de lourdes sanctions, d’admettre les novices à la profes-
sion avant qu’ils aient atteint 25 ans, l’âge légal de la majorité. Le 26 mai 1773, les offi-
ciers du prince sont chargés de prendre des informations auprès des supérieurs des ordres 
mendiants et des autorités locales31. L’objet de l’enquête est de mettre en balance l’effectif 
actuel des religieux et celui qu’il faudrait pour « suffisament pourvoir aux besoins de ces 
couvens et aux secours spirituels des paroisses ». Il ressort de la synthèse des réponses, 
deux ans plus tard, qu’en Brabant, l’implantation est en majorité urbaine et généralement 
plutôt ancienne. Rares sont les villes à avoir imposé un seuil maximum de membres, ce 
sont généralement des cités de taille modeste. Le Magistrat d’Anvers n’estime pas excessive 
la présence des mendiants. Son homologue bruxellois confirme que le clergé bruxellois 
estime l’assistance des religieux indispensable, particulièrement pour les confessions. Il 
aligne en outre une justification statistique : « un bon confesseur ne peut pas entendre plus 
de 400 pénitents » ; par conséquent, compte tenu de la population établie en ville, il faut 
au moins 175 confesseurs. Actuellement 50 prêtres séculiers et 127 réguliers assument la 
tâche, « ce qui serait tout au plus le nombre nécessaire, parce que les jours de grandes fêtes, 
plus de 4.000 personnes du dehors viennent ici à confesse ». En outre, soulignent les officiers 
fiscaux du Conseil de Brabant, « la suppression des cidevant Jésuites forme un vuide dans les 
principales villes, du moins pour la confession et les sermons »32. En revanche, les autorités 
municipales prônent l’extension à tous les ordres mendiants de l’interdiction de solliciter 
l’aumône, à l’exception des frères mineurs et des capucins, en raison de la possession de 
biens et de rentes, « avec lesquels ils pourraient subsister sans être journellement à charge 
à la commune de la ville »33. 

En 1779 encore, Charles de Lorraine déclare à l’archevêque de Malines que les nombreux 
religieux mendiants ne fournissent pas, je cite, « beaucoup de sujets intéressants par leur 
doctrine, par un zèle éclairé ou par le talent de la prédication »34.

Dès 1784, la question des ordres mendiants est à nouveau sur le tapis. Il leur est inter-
dit d’admettre encore des novices sans l’autorisation du gouvernement. La situation est 
particulièrement tendue entre celui-ci et les capucins, en rébellion ouverte. Ils redoutent la 
suppression de leur congrégation ou le bannissement de ses membres. Entre-temps, à partir 
de 1783, les ordres contemplatifs subissent les foudres de Joseph II. L’Empereur supprime 
ainsi 159 couvents masculins et féminins, dits inutiles, installés dans les limites du duché.



La Révolution brabançonne, activement soutenue par le clergé, on l’a vu, débouche sur un 
revirement total sous les éphémères États Belgiques Unis. Dans tous les domaines s’impose 
le retour à la situation existant sous la « bonne » Marie-Thérèse. L’ordonnance des trois États 
du duché de Brabant, en date du 29 mars 1790, révoque de nombreuses dispositions jugées 
préjudiciables au clergé. Parmi les communautés supprimées, certaines se reconstituent 
donc, du consentement tacite ou exprès des États. D’après la liste établie par J. Laenen, elles 
ne sont cependant que quinze sur les 43 autrefois établies dans les villes brabançonnes35. 
Lors de la restauration autrichienne en 1793, l’empereur François II consent au rétablis-
sement des congrégations jadis supprimées au prix d’une seule condition. Elles doivent 
explicitement renoncer à réclamer leurs biens aliénés par le Comité de la caisse de religion. 
Avec le recul du temps, ce renouveau s’apparente toutefois à un sursis. Le gros de la tempête 
reste à venir.

Des heures sombres de la conquête à l’apaisement né du Concordat

La défaite autrichienne de Fleurus en juin 1794 livre le territoire des Pays-Bas méridionaux 
aux armées françaises. Conquis, le pays est ensuite annexé à la République, le 1er octobre de 
l’année suivante, au titre de départements réunis. Le 15 fructidor de l’an IV (1er septembre 
1796) est votée la loi qui supprime les établissements religieux dans les neuf départements 
« belges ». Les communautés enseignantes ou vouées aux soins des malades y échappent 
momentanément. Parallèlement, les biens confisqués aux communautés religieuses, deve-
nus biens nationaux, sont vendus36. 

Dans la foulée du Concordat signé en 1801, un décret promulgué trois ans plus tard 
autorise les congrégations religieuses féminines actives dans le domaine caritatif à solliciter 
leur reconnaissance légale sous certaines conditions. Les autres demeurent interdites tout 
comme les ordres masculins. Toutefois dans les années suivantes une certaine tolérance de 
fait prévaut37. 

Retour en grâce progressif et nouvelle expansion

Le gouvernement du Royaume des Pays-Bas situe sa politique religieuse dans le prolong-
ement du sillon amorcé sous l’Empire. Il poursuit ainsi, dès 1818, une politique d’étroite 
surveillance des congrégations religieuses. Diverses mesures restrictives sont promulguées : 
les contemplatives sont tolérées mais ne peuvent plus recevoir de novices ; les associati-
ons hospitalières ou enseignantes doivent introduire une demande d’autorisation et faire 
approuver leurs statuts ; chaque maison voit le nombre de ses membres limité38. 

29  Hasquin, Les réflexions, 71-73. 
30  Wauters, Inventaire, 425-426.
31  Ces trois mesures avaient été suggérées dès 1765 par Nicolas Bacon (Hasquin, Les réflexions, 71-75).
32  Bruneel, ‘L’évolution de la population’, 309.
33  Wauters, Inventaire, 436.
34  Laenen, Étude, 356.
35  Laenen, Étude, 418-419.
36  Antoine, La vente ; Bogaert, La vente.
37  Bruneel, ‘De la charité aux soins infirmiers’ 206 ; Tihon, ‘La pacification’, 188-197.
38  Stokman, De Religieuzen.

103



104 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

Dès l’Indépendance, le gouvernement provisoire proclame la liberté d’association, ensuite 
confirmée dans la Constitution belge de 1831. Les congrégations religieuses ne bénéficient 
cependant pas de la personnalité juridique ni du droit de posséder. Du côté laïc, la crainte 
demeure permanente de voir l’Église accroître sa richesse et sa puissance, comme autre-
fois, par l’accumulation de biens fonciers obtenus par voie de donation ou de dispositions 
testamentaires. La loi dite des couvents votée en 1857 marque un temps fort du conflit. Elle 
accorde en fait le droit aux curés des paroisses ou aux membres des congrégations religi-
euses d’administrer des institutions charitables privées, conformément au vœu des fonda-
teurs, au détriment des bureaux de bienfaisance et des conseils des hospices. En 1864, le 
gouvernement libéral doctrinaire Rogier-Frère-Orban fait voter un nouveau texte législatif 
en sens contraire39. Les communautés religieuses continuent dès lors à user de subterfuges 
plus ou moins légaux et parfois risqués, société civile, tontine, prête-noms. La question n’est 
vraiment résolue qu’en 1921 avec le vote de la loi sur les associations sans but lucratif40. 

L’élan brisé appelle de nouvelles réponses

Les anciennes communautés éprouvent souvent des difficultés avec les autorités lors de 
leurs tentatives de rétablissement. Dans la première moitié du XIXe siècle, les fondations 
demeurent limitées à quelques villes. Elles se font parfois avec l’appui de religieux venus 
de pays voisins. La nouvelle expansion, toute relative, des ordres traditionnels ne s’affirme 
souvent que durant les décennies suivantes. 

Les vocations trouvent aussi à s’épanouir à présent au sein de nombreuses congrégations 
nouvelles (tab. 8). Au contraire des ordres anciens, elles ont souvent un rayonnement plus 
régional. Ceux-ci demeurent majoritaires du point de vue des effectifs, mais les nouvelles 
formes de vie religieuse n’en exercent pas moins un attrait manifeste. Le recensement de 
1846, globalement bon en dépit de quelques réserves41, permet d’établir la situation pour 
les provinces d’Anvers et de Brabant. Trois religieux sur dix et un cinquième des religieuses 
appartiennent à des congrégations nouvelles. Du côté masculin, les jésuites, au nombre de 
147, pèsent d’un poids indiscutable. Il en va de même, chez les femmes, pour les 318 béguines.

Nombre Effectifs
valeurs absolues valeurs absolues %

Hommes

Anciennes congrégations 5 237 68,9

Nouvelles congrégations 6 107 31,1

Total 344 100

Femmes

Anciennes congrégations 16 1390 77,91

Nouvelles congrégations 16 394 22,09

Total 1784 100

Tab. 8. Anciennes et nouvelles congrégations dans les provinces d’Anvers et de Brabant (1846)



Par ailleurs, un glissement s’opère de part et d’autre vers les périphéries et les campagnes. Si 
Bruxelles abrite encore sept communautés d’hommes, les dix-neuf communes qui ceignent la 
capitale en accueillent déjà neuf. Le contraste est encore plus vif sous le voile : quarante-sept 
couvents de religieuses sont établis à l’extérieur contre dix-neuf sur le territoire de la ville.

Dans les deux provinces, Anvers et Brabant, l’évolution des effectifs des religieuses 
témoigne d’une hausse spectaculaire, particulièrement à partir de 1880 (graph. 1). Entre 
1846 et 1910, le nombre de femmes sous le voile est multiplié par 5,5. Après la stagnation 
des années de guerre, l’ascension reprend jusqu’en 1947, toutefois à un rythme plus modéré. 
S’amorce ensuite un inexorable recul. En 1973, les effectifs ont fondu de 20% par rapport 
à 1947. Les béguinages, en régression dès le siècle des Lumières, sont à présent en voie 
d’extinction. De 662 en 1824, dans les provinces d’Anvers et de Brabant, les béguines ne sont 
plus que 125 en 1880, soit 18% de l’effectif initial42.

En ce qui concerne les religieux, Jan Art a dressé pour l’ensemble du pays une statistique 
des entrées par 100.000 habitants (graph. 2)43. On peut la supposer représentative pour les 
provinces d’Anvers et de Brabant également. Ici aussi l’ascension se poursuit jusqu’en 1945, 
au prix parfois d’un essoufflement ou d’un léger recul durant certaines périodes quinquen-
nales. Á partir des années 1966, c’est l’effondrement avec un recrutement qui, en dix ans, 
tombe de 12 à 2 recrues par an et par 100.000 habitants.

405 872
2312 2887 3920

5421

9314

12829 12776
14872

17152
15054

13854

0

1000

2000

3000

4000

5000

6000

1808 1824 1846 1856 1866 1880 1900 1910 1920  1930 1947 1961 1973

Va
le

ur
s 

ab
so

lu
te

s Provinces d’Anvers et de Brabant
Belgique

1617
3135

8368
10653

13852

19847

31355

47419

44180

47891
49624

44669

34685

Grafique 1 : Belgique. Nombre de religieuses (1808-1973), d'après les données publiées par l'abbé André Tihon

39  Defosse, Dictionnaire, 200; Koppen, De Kloosterkwestie, 56-69. Merci à Guy Vanthemsche de m’avoir signalé ce travail.
40  Bruneel, ‘De la charité aux soins infirmiers’, 206 ; Tihon, ‘Les religieuses’, 4-7 ; Belgique. Exposé 1851-60, II, 50-61 ; 1861-1875, I, 

692-93, 1876-1900, II, 190.
41  Tihon, ‘Les religieuses’, 28-30.
42  Tihon, ‘Les religieuses’, 32.
43  Art, ‘De evolutie’ 360.

105



106 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

La réaffectation des biens

La suppression de communautés religieuses s’accompagne de la confiscation de leurs biens 
meubles et immeubles. La question de l’affectation de ceux-ci se pose une première fois sous 
Joseph II. Une partie de l’opinion publique est favorable au retour de ce patrimoine dans 
le circuit économique44. L’Empereur veille toutefois à ce que l’affectation des immeubles 
récupérés ne s’écarte pas trop des buts annoncés. Le plus souvent ils sont mis à la disposi-
tion de l’État ou sont destinés à des fins d’utilité publique. Ainsi, à Bruxelles, des bâtiments 
conventuels sont mis au service de l’armée : école ou hôpital militaire, caserne, arsenal, 
magasin pour les effets de casernement. D’autres servent de prisons. L’ancien couvent 
de Saint-Pierre devient le premier hôpital civil géré par l’État. Dans d’autres cas, le choix 
se porte sur la démolition suivie d’aménagements urbanistiques ou de la récupération 
de matériaux. Enfin, c’est moins fréquent, certains immeubles sont vendus à des entre- 
preneurs. Le grand négociant bruxellois Romberg se porte ainsi acquéreur du couvent des 
chartreux. Il y installe une imprimerie de coton. 

Sous le régime français, les propriétés enlevées au clergé sont aliénées au titre de biens 
nationaux. Les religieux ont la faculté de racheter leur ancien patrimoine avec les bons 
qui leur sont remis. La majorité des biens « noirs » passe cependant aux mains de laïcs. Ces 
immeubles sont l’objet d’intenses spéculations de la part de compagnies souvent spéci-
alement constituées à cette fin. L’aspect économique semble prépondérant, sans exclure 
toutefois accessoirement une préoccupation sociale, l’offre de travail à une population 
précarisée, de façon à réduire l’indigence45. Tout comme sous Joseph II, les terrains disponi-
bles servent aussi au développement urbanistique de la ville, au percement de rues et à la 
construction d’habitations à l’initiative de promoteurs privés. Le mouvement se poursuit 
d’ailleurs sous le royaume des Pays-Bas et l’indépendance belge46. 

12,7

7,7 8 7,9 8,2 8,3
7

8,3 8,1

10,2
11,7

13,9
14,8

12,7

10,5

15,8 16,2

22,5
23,9

21,5

25,2

19,6 19

17

12,5

4,7

2,3

0

5

10

15

20

25

30

Grafique 2 : Belgique. Nombre d'entrées de religieux par 100.000 habitants. Données réunies par Jan Art



44  [Damiens. de Gomicourt], Le voyageur, I, 47-48, 89-90 ; SHAW, Essai, 117-120.
45  Antoine, La vente, 42.
46  Antoine, ‘La vente […] nouvelle donne’. 1-18. Pour Bruxelles, cf. Henne et Wauters, Histoire, t.III, 125, 138, 180, 182, 202, 218, 220, 

264, 270, 285, 412 ; t. IV, 6, 7, 9, 34, 39, 51, 57, 60, 62, 84, 88, 96, 98, 117, 125, 156, 158, 160, 161, 164, 179, 192, 193, 197, 203 ; 
Bonenfant-Feytmans, ‘Le sort du couvent des Bogards’, 295-317.

Une troisième vague de réaffectation des bâtiments religieux s’est amorcée dans les derni-
ères décennies du xxe siècle. La sécularisation procède cette fois d’une vision fondamen-
talement différente. En effet, il ne s’agit plus de confiscation par l’État. L’initiative vient à 
présent des congrégations religieuses elles-mêmes. Face à la réduction drastique de leurs 
effectifs, des communautés prennent l’initiative de se regrouper. À cette occasion elles cher-
chent à aliéner des bâtiments devenus trop vastes par rapport aux besoins et dispendieux 
à entretenir. Sous la houlette de promoteurs immobiliers, certains des édifices vendus sont 
voués à la démolition. Les précieux terrains ainsi libérés sont destinés à accueillir un hôtel 
de luxe ou des logements haut de gamme. Parfois, le processus s’étale sur plusieurs années 
en raison de contraintes administratives ou financières, au risque alors de générer l’éclosion 
de chancres urbains, de squats. 

Dans d’autres cas, le bâti ancien est conservé, les structures monumentales sont préser-
vées, mais l’intérieur est l’objet d’une profonde rénovation. Certaines affectations relèvent 
du secteur culturel, d’autres visent à transformer d’anciens couvents en hôtels de haut 
niveau, dotés forcément d’un cachet tout particulier et bénéficiant d’un effet de mode.

 

Conclusion

Au fil de deux siècles, le nombre, la taille et l’influence des communautés religieuses a 
fortement évolué au sein de la ville. Après un recul de leurs effectifs suivi d’une suppression 
puis d’une renaissance sous le contrôle strict des autorités civiles, elles se reconstituent 
progressivement, surtout après 1850, dans les formes anciennes ou de nouvelles, avant 
d’être frappées par la crise des vocations, manifeste dès les années 1950-1960.

Le paysage urbain n’en demeure pas moins profondément marqué par leur empreinte. 
Elle est directe quand les bâtiments conventuels subsistent, tels quels ou reconvertis à des 
fins profanes. Elle est indirecte lorsque les édifices sont rasés et les terrains libérés pour des 
projets urbanistiques et la création de nouvelles voies publiques. La toponymie demeure 
parfois dans ce cas le seul témoignage d’un lustre passé.

107



108 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

SAMENVATTING

Uit de tijd en in de wereld: het klooster in de Zuid-Brabantse steden 
(achttiende - twintigste eeuw)

De interactie tussen kerkelijke instellingen en steden heeft vanaf de achttiende eeuw een 
grondige verandering ondergaan. Deze verandering staat centraal in deze bijdrage.

In de eeuw van de Verlichting waren de kloosters nog alom tegenwoordig in de 22 steden 
van zuidelijk, Oostenrijks Brabant. Tot aan de Franse overheersing waren ze bepalend in 
de toponymie en ook numeriek waren zij sterk aanwezig: in 1784 waren er in de steden 
187 communiteiten met 4.543 religieuzen, waarvan de helft in de steden Antwerpen, 
Brussel en Leuven. In deze drie steden was vijf procent van de bevolking geestelijke. Het 
demografisch aandeel is in de loop van de achttiende eeuw sterk afgenomen (meer dan 
gehalveerd). Hiervoor zijn verschillende oorzaken aan te voeren, waaronder de politiek 
van de vorsten. Economisch legden de geestelijke gemeenschappen (kloosters, begijnen, 
oratorianen et cetera) gewicht in de schaal. Hun jaarlijkse revenuen bedroegen boven de 
1,5 miljoen gulden, dat is meer dan de inkomsten van de landsheer. Van contemplatief 
ontwikkelden zich de geestelijke instellingen in toenemende mate tot organisaties met 
een sociaal karakter op het gebied van geloofsverkondiging, onderwijs, gezondheidszorg 
en opvang van sociaal zwakkeren. 

Aanvankelijk vond deze verandering plaats met steun van de autoriteiten. Na 1750 nam 
het antiklerikalisme echter toe en onder het bewind van keizerin Maria-Theresia werd 
de relatie tussen kerk en staat minder harmonieus. In 1773 werd de jezuïetenorde verbo-
den. Vooral contemplatieve orden werden als onnuttig voor de maatschappij gezien. In 
de volgende tien jaar stelde landvoogd Karel van Lotheringen dit steeds weer aan de orde 
en vanaf 1783 liet keizer Joseph II 159 mannen- en vrouwenkloosters sluiten. Tijdens de 
Brabantse Omwenteling werden van 43 gesloten kloosters in de steden er vijftien heropend. 
Het bleek slechts tijdelijk van aard. 

Na de inlijving van de Zuidelijke Nederlanden door de Franse Republiek werden op 1 
september 1796 alle religieuze communiteiten opgeheven, met uitzondering van instellin-
gen voor onderwijs en gezondheidszorg. Als gevolg van het Concordaat konden vrouwelijke 
congregaties vanaf 1804 toestemming vragen tot erkenning als zij zich met charitatieve 
activiteiten bezighielden.

 Tijdens het Verenigd Koninkrijk werden de beperkende maatregelen van het 
Keizerrijk ten aanzien van de religieuze congregaties voortgezet. Hoewel bij de onafhan-
kelijkheid van België in de grondwet van 1831 de vrijheid van vereniging werd vastgelegd, 
mochten kerkelijke gemeenschappen geen bezit hebben. Tot 1921 bleef de positie van de 
religieuze communiteiten een punt van politieke strijd tussen liberalen en kerkelijken. 

Naast oude ordes ontstonden in de negentiende eeuw talrijke nieuwe congregaties. Deze 
hadden vaak een regionale uitstraling en trokken daardoor meer nieuwelingen. Vooral 
na 1850 namen deze in omvang sterk toe, waarbij de nadruk niet meer in de grote steden 
lag, maar steeds meer in kleine plaatsen en op het platteland. Zo vermenigvuldigde het 
aantal vrouwelijke religieuzen in zestig jaar met de factor 5,5. Na een stagnatie tijdens de 



wereldoorlogen en het Interbellum groeide het aantal religieuzen na 1947 verder om na 
1966 sterk af te nemen.

Vanaf het bewind van keizer Joseph II kwam het bezit van de communiteiten steeds 
meer in andere handen. De keizer confisqueerde roerend en onroerend goed om dit weer in 
economische circulatie te brengen. De gebouwen kwamen ten publieke nutte als kazerne, 
hospitaal of gevangenis, of er werd een fabriek in gevestigd.

Tijdens het Franse bestuur werden de bezittingen van de geestelijkheid aangemerkt 
als Nationale Goederen en publiekelijk verkocht. Het merendeel kwam in handen van 
speculanten en werd ingezet bij stadsontwikkeling. Bij de derde golf, aan het eind van de 
twintigste eeuw, deden de kerkelijke instellingen zelf afstand van hun bezit. Als gevolg van 
secularisatie en krimp waren kloostergemeenschappen genoodzaakt zich te hergroeperen 
en gebouwen af te stoten. Soms werden die gesloopt, soms kregen ze een herbestemming 
als culturele instelling of hotel.

(Samenvatting Joost Rosendaal)

Bibliographie

Almanach ecclésiastique des Pays-Bas pour l’année 1780 
(Bruxelles s. d.) 

Antoine, F., La vente des biens nationaux dans le départe-
ment de la Dyle. Archives générales du Royaume, 
Centre de services et réseau de recherche  5 (Bruxel-
les 1997).

Antoine, F., ‘La vente des biens nationaux à la fin du 
xviiie siècle, nouvelle donne pour la ville’, Articulo. 
Journal of Urban Research, special issue 1 (2009) 1-18 
(http://articulo.revues.org/1015, consulté le 15 dé-
cembre 2014).

Art, J., ‘De evolutie van het aantal mannelijke roepin-
gen in België tussen 1830 en 1975. Basisgegevens 
en richtingen voor verder onderzoek’, Belgisch Tijd-
schrift voor Nieuwste Geschiedenis 10 (1979) 281-370. 

Belgique. Exposé sur la situation du Royaume de 1851 à 
1860, t.2 (Bruxelles s.d.).

Belgique. Exposé sur la situation du Royaume de 1861 à 
1875, t.1 (Bruxelles s.d.).

Belgique. Exposé sur la situation du Royaume de 1876 à 
1900, t.2, (Bruxelles s.d.).

Bigwood, G., Les impôts généraux dans les Pays-Bas autri-
chiens (Paris 1900).

Bogaert, F., La vente des biens nationaux à Bruxelles (1796-
1814) (mémoire de licence en histoire Université 
catholique de Louvain 1958).

Bonenfant, P., La suppression de la Compagnie de Jésus 
dans les Pays-Bas autrichiens (1773) (Bruxelles 1925).

Bonenfant-Feytmans, A.-M., ‘Le sort du couvent des Bo-
gards à Bruxelles depuis la fin de l’Ancien Régime’, 
Cahiers bruxellois 4 (1959) 295-317.

Brabantse omwenteling (De), la Révolution brabançonne, 
1789-1790, catalogue de l’exposition tenue au Musée 
royal de l’armée et d’histoire militaire à Bruxelles du 15 
octobre au 15 décembre 1983 (Bruxelles 1983). 

Bruneel, C., ‘Un problème de gouvernement : le pouvoir 
face à l’épidémie de fièvre putride à Bruxelles en 
1772-1773’ in: A. E. Imhof (éd.), Mensch und Gesund-
heit in der Geschichte. Abhandlungen zur Geschichte 
der Medizin und der Naturwissenschaften, 39 (Hu-
sum 1980) 199-221.

Bruneel, C., ‘L’assistance à la population et la politique 
sanitaire’ in: H. Hasquin (dir.), La Belgique française, 
1792-1815 (Bruxelles 1993) 271-299.

Bruneel, C., ‘Le coût de l’entretien des religieux et religi-
euses des Pays-Bas autrichiens en 1787’ in: E. Put, J. 
Marinus, H. Storme (éd.), Geloven in het verleden. Stu-
dies over het godsdienstig leven in de vroegmoderne tijd, 
aangeboden aan Michel Cloet. Symbolae Facultatis 
Litterarum Lovaniensis, series A, vol. 22 (Leuven, 
1996) 286-290.

Bruneel, C., ‘Les administrateurs d’hôpitaux dans les 
Pays-Bas espagnols et autrichiens’ in: J.-P. Gutton 
(éd.), Les administrateurs d’hôpitaux dans la France de 
l’ancien régime (Lyon 1999) 75-96.

Bruneel, C., ‘L’évolution de la population des couvents à 
Bruxelles dans la deuxième moitié du XVIIIe siècle 
: une tentative de mesure des effets de la politique 
du gouvernement autrichien’ in: G. Deregnaucourt 
(réd.), Société et religion en France et aux Pays-Bas, XVe-
XIXe siècle. Mélanges en l’honneur d’Alain Lottin (Arras 
2000) 305-322.

109



110 Claude Bruneel - Hors du temps et dans le siècle : le couvent dans les villes du Brabant méridional 
  (XVIIIe-XXe siècles)

Bruneel, C., ‘L’assistance et la santé dans les Pays-Bas 
autrichiens : l’alliance forcée de l’initiative privée 
et des pouvoirs publics’ in: Lombardie et Pays-Bas 
autrichiens. Regards croisés sur les Habsbourg et leurs 
réformes au XVIIIe siècle, Études sur le XVIIIe siècle 
36 (2008) 67-87.

Bruneel, C., ‘De la charité aux soins infirmiers : les 
sœurs hospitalières en Belgique du xviiie au xxe 
siècle’ in: M-Cl. Dinet-Lecomte (éd.), Les hôpitaux, 
enjeux de pouvoir. France du Nord et Belgique (ive-xxe 
siècles). Revue du Nord. Hors série. Collection His-
toire, n° 22 (Lille 2008) 199-221.

Bruneel, C., ‘Sous le souffle de Paris : les Pays-Bas autri-
chiens au lendemain du 14 juillet 1789’, Bulletin de 
la Commission royale d’Histoire 175 (2009) 267-320.

Bruneel, C., ‘L’image de la femme dans la Révolution bra-
bançonne’ in: Image et imagination. Recueil d’articles 
offerts à André Vanrie à l’occasion de son septantième 
anniversaire. Archives et Bibliothèques de Belgique, 
n° spécial 91 (Bruxelles 2010) 556-557.

Bruneel, C., ‘De viris illustribus : des anciens du collège 
des jésuites à Bruxelles’ in: A. Deneef et X. Rous-
seaux (éd.), Quatre siècles de présence jésuite à Bruxel-
les (Bruxelles 2012) 235-250.

Bruneel, C., Delporte, L., Petitjean, B., Le dénombrement 
général de la population des Pays-Bas autrichiens en 
1784 (Bruxelles 1996).

Bruneel, C., avec la collaboration de J.-P. Hoyois, Les 
grands commis du gouvernement des Pays-Bas autri-
chiens. Dictionnaire biographique du personnel des in-
stitutions centrales. Archives générales du Royaume 
et Archives de l’État dans les provinces, Studia 84 
(Bruxelles 2001). 

Damiens de Gomicourt, A. P., Le voyageur dans les Pays-
Bas autrichiens, t. I (Bruxelles, E. Flon, 1782).

Description de la ville de Bruxelles (Bruxelles, G. Fricx, 
1743).

Defosse, P. (dir.), Dictionnaire historique de la laïcité en Bel-
gique (Bruxelles 2005).

De Vroede, M., Les religieuses et béguines enseignantes dans 
les Pays-Bas méridionaux et la principauté de Liège aux 
xviie-xviiie siècles. Studia Paedagogica, 20 (Leuven 
1996). 

Dierkens, A., Les déclarations des biens du clergé régulier 
et séculier des Pays-Bas autrichiens (1786-1787). Ar-
chives générales du Royaume et Archives de l’État 
dans les provinces, Miscellanea archivistica, 25 
(Bruxelles 1980). 

Hasquin, H. (éd.), Les réflexions sur l’état présent du com-
merce, fabriques et manufactures des Païs-Bas autri-
chiens, 1765, du négociant bruxellois Nicolas Bacon 
(1710-1770), conseiller député aux affaires du com-
merce. Commission royale d’Histoire, coll. In-8° 
(Bruxelles 1978).

Henne, A. et A. Wauters, Histoire de la ville de Bruxelles, 
nouvelle édition par M. Martens, 4 vol. (Bruxelles 
1975).

Hoebanx, J.-J., ‘Note sur la déclaration des biens et re-
venus du clergé brabançon de 1787’, in: Mélanges 
offerts à G. Jacquemyns (Bruxelles 1968) 433-446.

Hoop, A. d’, Inventaire général des archives ecclésiastiques 
du Brabant, 6 vol. (Bruxelles 1905-1932). 

Janssens, L., ‘L’implantation des couvents dans la région 
bruxelloise’, in: A. Smolar-Meynart et J. Stengers 
(dir.), La région de Bruxelles. Des villages d’autrefois à 
la ville d’aujourd’hui. Crédit communal. Collection 
Histoire, série in-4°, n° 16 (Bruxelles 1989) 146-159.

Janssens, L. et L. Danckaert, ‘La grande propriété immo-
bilière et son évolution’, in: A. Smolar-Meynart et 
J. Stengers (dir.), La région de Bruxelles. Des villages 
d’autrefois à la ville d’aujourd’hui. Crédit communal. 
Collection Histoire, série in-4°, n° 16 (Bruxelles 
1989) 196-211. 

Koerperich, R., Les lois sur la mainmorte dans les Pays-Bas 
catholiques: étude sur l’édit du 15 septembre 1753, ses 
précédents et son exécution. Universitas catholica Lo-
vaniensis. Dissertationes ad gradum magistri in 
Facultate theologica, series 2, t. 11 (Louvain 1922).

Koppen, J., De Kloosterkwestie. De liberale Staat en de religi-
euze instituten in België, 1830-1921 (Vrije Universiteit 
Brussel s.l.n.d. pro manuscripto).

Laenen, J., ‘Étude sur la suppression des couvents par 
l’empereur Joseph ii dans les Pays-Bas autrichiens 
et plus spécialement dans le Brabant (1783-1794)’, 
Annales de l’Académie royale d’Archéologie de Belgique, 
5e série, VII (1905) 346-464.

Le guide fidèle contenant la description de la ville de Bruxelles 
(Bruxelles, J. Moris, 1761). 

Le guide fidèle contenant la description de la ville de Louvain 
(Bruxelles, J. Moris, 1761).

Lorette, J., P. Lefèvre, P. De Gryse (éd.), Actes du colloque 
sur la révolution brabançonne, 13-14 octobre 1983. 
Centre d’histoire militaire, Travaux 18 (Bruxelles 
1984).

Mann, abbé Th., Abrégé de l’histoire ecclésiastique, civile 
et naturelle de Bruxelles, t. III (Bruxelles, Lemaire, 
1785).

Naz, R. (dir.), Dictionnaire de droit canonique, IV (Paris 
1949).

Ockeley, J., De gasthuiszusters en hun ziekenzorg in het 
aartsbisdom Mechelen in de 17de en de 18de eeuw, 
Archief- en bibliotheekwezen in België, extranum-
mers, 44 (2 bdn. Brussel 1992).

Philippen, L. J. M., De Begijnhoven (Antwerpen 1918).
Porterman, K., Emblematic exhibitions at the Brussels Jesuit 

College (1630-1685) (Turnhout 1996).
Quetelet (A.), ‘Sur le recensement de la population à 

Bruxelles en 1842’, Bulletin de la Commission centrale 
de statistique 1 (1843) 27-164.

Shaw, J., Essai sur les Pays-Bas autrichiens, (Londres 
[Bruxelles], Lemaire, 1788).



Stokman, S., De Religieuzen en de Onderwijspolitiek der 
regeering in het Vereenigd Koninkrijk der Nederlanden 
(1814-1830). Universitas catholica Lovaniensis. 
Dissertationes ad gradum magistri in Facultate 
theologica, series 2, t. 27 (Den Haag 1935).

Tihon, A., ‘Les religieuses en Belgique du xviiie au xxe 
siècle’, Revue belge d’Histoire contemporaine, 7 (1976) 
1-54.

Tihon, A., ‘La pacification et la restauration religieuses’, 
in: H. Hasquin (dir.), La Belgique française, 1792-1815 
(Bruxelles 1993) 173-197.

Tihon, A., Clergé séculier et régulier des Pays-Bas autri-
chiens en 1786. I. Diocèse de Malines ; II. Diocèses 
d’Anvers et de Bois-le-Duc ; III. Diocèse de Namur. Cen-
tre d’histoire religieuse, cahiers n° 2-4 (Bruxelles 
2006-2007). 

Van Gestel, C., Historia sacra et profana archiepiscopatus 
Mechliniensis (Hagae Comitum, C. Van Lom, 1725).

Wauters, A., Ville de Bruxelles : Inventaire des cartulaires et 
autres registres faisant partie des archives anciennes de 
la Ville, 3 fascicules (Bruxelles, 1888-1894). 

111


