De verering van de H. Anna en Sint Servaas
op een drieluik uit de vijftiende eeuw

Zijn rol in de strijd rond de Onbevlekte Ontvangenis van Maria
Martine Penners-Raffutin’
Vertaald uit het Frans door H. Hondius en A.H.]J. Penners.

De medische faculteit te Parijs bezit een grote collectie portretten van befaamde
geneeskundigen, talloze schilderijen, wandtapijten, en een voortreffelijke biblio-
theek. Een deel van deze collectie is opengesteld voor het publiek in het Musée
d’Histoire de la Médecine. Helemaal achter in de expositiezaal hangt een drieluik
uit de vijftiende eeuw (afb. 1-2).

Het behoort tot de topstukken van het museum. In het boek ‘Le corps mécéne’ worden zeven-
tien schitterend geillustreerde pagina’s gewijd aan ditdrieluik: ‘Het leven en de familie van de H.
Anna’.In ditzelfde boek staat ook een ander schilderij ‘De Heilige Familie met de H. Anna’, van
Joos van Cleve.? Beide meesterwerken hebben niets van doen met geneeskunde. Ze zijn af-
komstig uit de collectie van prof. Nicolas Gilbert,een medicus met een passie voor de Middel-
eeuwen. In 1927 heeft de familie een deel van zijn verzameling geschonken aan dit Museum.?

Ditdrieluik wordtal in 1941 door Dom.S. Lejeune gepresenteerd in een artikel.* Hierin
behandelt hij een dertigtal kunstwerken van de vijftiende en de zestiende eeuw die Maria
en Jezus voorstellen, in gezelschap van de H. Anna, haar drie echtgenoten, haar drie doch-
ters en haar familie, waaronder Sint Servaas. Ondanks zijn keuze om het drieluik in deze

Hartelijk dank aan Professor J-L Kupper, P. George, K. Schutgens, ]. Slangen, J-S. Schneider, R. de
la Haye, F. Hovens en A. van Grevenstein-Kruse voor het kritisch lezen van dit artikel; met veel
dank aan de Stichting Dr. P Janssens die de vertaling mogelijk maakt. Hartelijk dank aan het
Musée d’Histoire de la Médecine voor de toestemming om de foto van E Donato in dit artikel te
gebruiken.

Le corps mécene, chefs d’ceuvres de la Faculté de Médecine, Cremer, G.A. red. (Parijs 2005) 62 -79. Op
het schilderij van Joos van Cleve moeten wij misschien Joachim zien en niet Jozef zoals op een
andere schilderij van Joos van Cleve te zien in Museum of Ancient Art , a selection of Works, Musées
royaux des Beaux-arts de Belgique (Brussel 2001) 52. Hartelijk dank aan Bernard Talmazan voor
zijn verwijzing.

Geboren op 15 februari 1858 te Buzancy, arts in 1880, in 1902 wordt hij professor in therapie en
in 1907 wordt hij gekozen tot lid van de Académie de Médecine. Hij sterftin 1927.

Lejeune S.M., ‘De legendarische stamboom van Sint Servaas in de Middeleeuwse Kunsten
Literatuur’,in: PSHAL 77 (1941) 283-332.

PUBLICATIONS 14912013




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 1: Expositiezaal van het Musée d’Histoire de la Afb. 2: Het drieluik in de expositiezaal (foto auteur)
Médecine (foto auteur)

samenhang te bespreken, bleef hij de mening toegedaan dat de devoties tot de H. Anna en
die tot Sint Servaas zich los van elkaar ontwikkeld hadden. Niettegenstaande het feitdatin
de vijftiende eeuw de pelgrims in groot aantal naar het graf van Sint Servaas te Maastricht
kwamen en dat de koning van Frankrijk, Lodewijk XI,in de Sint-Servaas, de ‘Koningskapel’
heeft laten bouwen.

De motieven van de Franse koning om ver van zijn land deze kapel te stichten zijn tot nu
toe niet grondig onderzocht. De meeste historici refereren aan een verhaal waarin sprake
is van een wonderbaarlijke genezing bij een Hendrik van Beieren. Niemand kan met ze-
kerheid aanwijzen wie deze man is. Koldeweij houdt het bij een politieke provocatie van
Lodewijk XI en denkt dat zijn vader Karel VII dit project heeft geinitieerd uit “piété filiale”
voor zijn moeder Isabeau van Beieren.’

Dit standpunt houdt echter geen rekening met de historische context: Karel stuurde zijn
moeder in ballingschap naar Tours. Zij wordtin 1417 door Jan Zonder Vrees bevrijd en drie
jaar later schenkt zij de kroon van Frankrijk aan de koning van Engeland en niet aan haar
zoon. Het is even onwaarschijnlijk dat Lodewijk XI dit project zou verwezenlijkt hebben
uit “piété filiale”.® Sinds 1450 leefde Lodewijk, troonopvolger van Frankrijk, in onmin met
zijn vader. Na zich zes jaar teruggetrokken te hebben op zijn domein van de Dauphiné, stelt
hij zich onder bescherming van zijn oom, Filips de Goede, de hertog van Bourgondié en
hertog van Brabant. Tot aan de dood van zijn vader in 1461 verblijft hij op het kasteel van

5  Koldeweij A.M, Der gude Sente Servas : de Servatiuslegende en de Servatiana: een onderzoek naar
de beeldvorming rond een heilige en de middeleeuwen. De geschiedenis van de kerkschat van het Sint-
Servaaskapittel te Maastricht. Maaslandse Monografieén (groot formaat) 5 (Assen-Maastricht
1985) 173-194.

6  Koldeweij, Der gude Sente Servas, 186: ‘Zijn zoon Lodewijk XI die hem in 1461 opvolgde als
koning van Frankrijk,nam het plan over en verwezenlijkte een en ander.’

54



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 3: Sint-Servaas, Noordmuur van de Koningskapel, Maastricht,1463-1804 (foto auteur)

Genappe (bij Brussel). Tijdens dit verblijf heeft Lodewijk de regio leren kennen.” De legende
die deze stichting verbindt met de familie van Beieren is ontstaan toen deze familie, in de
zeventiende eeuw, als een dynastie, de zetel van de prins-bisschop van Luik bezet heeft. De
verschillende teksten uit 1463,1478,1483 over deze stichting tonen aan dat het de keuze van
Lodewijk X1 zelf is geweest: alleen “sijnere devocien” naar Sint Servaas wordt er in vernoemd.®
Van de ‘Koningskapel’ is vandaag nog steeds een kunstig bewerkte zijmuur te zien (afb. 3).
Dat de latere koning van Frankrijk zijn kinderen de namen Joachim en Anna gaf; blijft
vaak onopgemerkt. Op 27 juli 1459 wordt in Genappe het eerste kind van Lodewijk en zijn
echtgenote, Charlotte van Savoye, geboren. Zij geven hem de naam Joachim. Twee andere
kinderen worden eveneens op het grondgebied van Filips de Goede geboren: eind mei of
begin juni 1460 wordt een dochtertje (of een zoontje) geboren, die de naam Louis(e) gaat
dragen. Het sterft na enkele weken.? In maart of april 1461, wordt een dochter geboren en
ze krijgt de naam Anna, de latere Anna van Beaujeu.
De doopplechtigheid van Joachim begin augustus in Genappe verliep met veel pracht
en praal. Een bewijs zowel van de blijdschap van Lodewijk (hij is dan al 36 jaar) als van de

7 Koldeweij rept met geen woord over dit verblijf.

8 RHCL/GAM,Raadsverslag 1600, fol 51v/p.431; Indivieze Raad, inv. nr. 228/2202; RHCL / RAL,
Archief van het kapittel van Sint-Servaas, inv. nr. 237. Altaar van de Allerheiligste Verlosser en
de Heilige Maria in de Koningskapel; inv.nr. 1766, p. 479.

9 Eenmeisje,volgens J. Heers en J. Favier; een jongen, volgens meester Gond Salve, ADN, B
2040,f° 149v en 150r, geciteerd door R. Ambiihl, ‘Le séjour du futur Louis XI dans les pays de
Philippe le Bon (1456-1461)’,in: Cercle d’Histoire et d’archéologie du pays de Genappe 13 (Genappe
2002) 90.

55




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

rijkdom van zijn gastheer. Helaas sterft Joa-
chim vier maanden na zijn geboorte, op 29
november. Zijn grafmonument van zwart
marmer bevindt zich nog altijd in de Maria-
kapel van de Onze Lieve Vrouwkerk in Hal-
le (afb. 4). Lodewijk was op de geboortedag
van Joachim daarheen gegaan om Maria
te bedanken.'® Zou een troonopvolger, die
duidelijk de wil heeft om te regeren, zich bij
de naamskeuze van zijn eerste kind laten
Afb. 4: Gisant in marmer van Joachim, Mariakapel leiden door de heiligenkalender,omdat het
(wtad67), Halle, ca 1460 oroatear) feest van H. Joachim valt op 26 juli, zoals
de historicus R. Ambiihl suggereert?'' Ditis
niet waarschijnlijk. De naam Joachim is onbekend binnen de Franse dynastie. De historicus
Paul Murray Kendall kwalificeert deze keuze als ongebruikelijk en daagt de Franse historici
uit om dit verder te onderzoeken.' In een voetnoot maakt hij gewag van de persoonlijke
verering van Lodewijk voor de Maagd Maria enerzijds en van de wijd verbreide verering van
Joachimin de vijftiende eeuw anderzijds. De historici Jacques Heers en Jean Favier staan niet
stil bij deze naamskeuze, de kroniekschrijvers uit de vijftiende eeuw evenmin. '

L. Goosen behandelt uitvoerig de opkomst in de vijftiende-zestiende euw van de devotie
voor de ouders van Maria in het boek ‘Van Andreas tot Zacheus’.'* Op veel plaatsen in Europa
en op talloze kunstwerken worden de H.H. Anna en Joachim afgebeeld: van Pisa tot Kiev, van
Novgorod tot Darmstadt, van Chartres tot Palma de Mallorca en van Brussel tot Utrecht. Er
is dus sprake van een Europese belangstelling voor Anna en Joachim. Hij noemt de Faculté de
Médecine, in Parijs als vindplaats voor het drieluik Het leven en de familie van de H. Anna (afb.

5).15

Voor meer informatie over het drieluik verwijst hij naar een boek van Ton Brandenbarg.'¢
Dit behandelt geschriften en kunstwerken, die als thema hebben de H. Familie en de H.

P-M. Kendall, Louis XI (Parijs 1974) 87.

Ambiihl, Le séjour du futur Louis XI,87.

Kendall, Louis XI (noot 2) 87.

J. Heers, Louis XI, Le métier de roi (Parijs 1999); ]. Favier, Louis XI, (Parijs 2001).

L. Goosen, Van Andreas tot Zachetis Thema’s uit het Nieuwe Testament en de apocriefe literatuur in
religie en kunsten (Nijmegen 1992) 13-18.

Parijs, Musée de la Médecine, inv.nr. 89.01.0030.

Brandenbarg, T, Heilig familieleven. Verspreiding en waardering van de Historie van Sint Anna in de
stedelijke cultuur in de Nederlanden en het Rijnland aan het begin van de moderne tijd (15%/16%eeuw)
(Nijmegen 1990); Recensie van W. Frijhoff in: Archives des Sciences Sociales des religions, 74
(1991),228-229.

56



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Anna in de vijftiende en zestiende eeuw in de Lage Landen en in het Rijnland, zowel inhou-
delijk als in hun context. Het boek legt ook een relatie tussen het drieluik en twee levensbe-
schrijvingen van de H. Anna: één van de hand van de kartuizer Pieter Dorlaent en één van
zijn tijdgenoot, de dominicaan J. van Denemarken.'7 Brandenbarg gebruikt in zijn analyse
vaak de woorden ‘propaganda’ en ‘succes’. Deze begrippen komen ons erg modern voor. Ze
doen denken aan een bewuste benadering van een doelgroep, met het oog op het promoten
van een product, dus aan marketing. Brandenbarg toont duidelijk aan dat er in de vijftiende
en begin zestiende eeuw sprake was van een directe samenhang en dynamiek tussen de
geschriften over de H. Anna en de schilderijen die haar en haar familieleden voorstellen.
Door deze kunstwerken ontstaat er in het publicke domein een draagvlak voor de idee van
de Onbevlekte Ontvangenis van Maria, een idee dat toen zijn aanhangers, maar ook zijn
tegenstanders kende. Het theologisch meningsverschil hierover kent in de vijftiende eeuw
een hoogtepunt. Deze controverse is volgens hedendaagse historici niet los te zien van de
ontwikkeling van de devotie tot de H. Anna.'® Lejeune, die de legendarische stamboom van
Sint Servaas in de middeleeuwse kunst bestudeert, rept met geen woord over dit verband.
Toch is het drieluik meer dan alleen een familieportret of een genealogie.

Eerst behandel ik het middenpaneel, daarna het linker zijpaneel en het rechter zijpaneel.
Na de klassieke beschrijving en interpretatie van het middenpaneel, stel ik een andere
zienswijze voor. Een vergelijking met andere kunstwerken die ook de afstamming van de
H.Anna uitbeelden, onderstrepen het specifieke karakter van dit middenpaneel.

Het linker zijpaneel verhult een ingewikkelde eigentijdse problematiek. Om daar zicht
op te krijgen kies ik voor een viertal excursen met als onderwerp:

Excurs 1:  De historische context van de theologische controverse in de vijftiende eeuw.
Excurs2: Een kritische theologische reconstructie van het geloof in de Onbevlekte Ont-
vangenis, die uiteindelijk zal leiden tot de dogmaverklaring in 1854.

Excurs 3: De heiligenlevens van de H. Anna of Histories van de H. Anna,om het succes van
deze devotie beter te begrijpen.

Excurs 4: De rol van boeken en afbeeldingen bij deze devotie.

Na de beschrijving van het rechter zijpaneel staan we stil bij de Sint-Servaas-verering en de

mogelijke rol die de devotie tot de H. Anna daarin speelde. Alvorens af te sluiten waag ik

een hypothese wat betreft de opdrachtgever van het drieluik.

17 P.Dorlaent (1454-1507) schrijft: Legenda sanctae Annae1496, Historia perpulchra de Anna
sanctissima 1498. Historie van sint Anna (Dietse historie) 1501 J.van Denemarken, geboren in de
buurt van Vinkenveen. Die Historie, die getijden ende die exempelen vander heyligher vrouwen sint
Annen, Hij schrijft een heiligenleven over Sint Josef, een levensbeschrijving over Joachim;
ongetwijfeld een priester. Drie uitgaven 1490/1491 et 1493, drie nieuwe uitgaven in 1496-1497;
tien van 1490-1500 en vijftig tot in 1550.

18 Perier-d’leteren, C. Gesche-Koning, N., Guide Bruxellois des retables des Pays-Bas méridionaux (XVe-
XVl siécles) Bruxelles et environs (Brussel 2000) 61.

57




Afb. 5: Meester van het gezicht op Sint Goedele, Het leven en de familie van de H. Anna, Brussel, ca. 1475-1500.
(Musée de la Médecine, Parijs © foto: Fabio Donato).




L T T Y

4]
\




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Het middenpaneel
a. De klassieke interpretatie

In 1935 publiceerde de kunsthistoricus Charles Sterling een beschrijving van het drieluik
ten behoeve van een tentoonstelling van de kunstcollecties van de Medische faculteit van
Parijs.'? Het boek ‘Le corps mécene’ volgt deze beschrijving.

Het drieluik heeft een hoogte van 113 cm. Het bevat een middenpaneel van 83 cm
breed, met twee zijvleugels van elk 38 cm breed, samen een totale breedte van 159 cm.
Sterling staat allereerst stil bij het middenpaneel, dat in negen vakken is verdeeld. Hij kiest
ervoor om het middenpaneel te lezen in horizontale richting, van links naar rechts, eerst de
bovenste rij en vervolgens naar beneden.

Op de bovenste reeks (afb. 6) staan links: Stollanus en Emerentia, de ouders van de H.
Anna, met hun twee dochters Anna en Ismeria. In het midden: Joachim, wiens offerande op
de grond gesmeten wordt door de hogepriester en ‘een jood’ die hem bespot. Rechts: het
weerzien van Joachim en Anna bij de Gouden Poort.

Op de middelste reeks (afb. 7) staan links opnieuw Joachim en Anna met hun dochter
Maria.In het midden: de H. Anna,in een tuin, met aan haar voeten Maria, die speelt met haar
zoon. Rechts, Anna met Cleophas, haar tweede echtgenoot, en hun dochter Maria-Cleophas.

Op de onderste reeks (afb. 8) staan links: Maria-Cleophas met haar echtgenoot Alpheus
en hun vier kinderen: Jozef de rechtvaardige, Simon, Judeas en Jacobus de Mindere. In het
midden: de H. Anna met Salome, haar derde echtgenoot, en hun dochter Maria. Rechts:
Maria-Salome met haar echtgenoot Zebedeus en hun twee kinderen: Johannes en Jacobus
de Meerdere.

Volgens Sterling komt de opeenvolging van deze taferelen overeen met het chronologische
verhaal over de gebeurtenissen in het leven van de H. Anna. Maar hij geeft nietaan om welk
verhaal het gaat.
Op grond van stijlkenmerken denkt hij dat de oorsprong van het drieluik in de Zuidelijke
Nederlanden gezocht moet worden. Vanwege het woordgebruik in de twee opschriften en
de aanwezigheid van Sint Servaas lieert hij het drieluik aan de regio Maastricht-Aken. De
kleding maakt een nog meer exacte datering van ‘dit hoogst interessante schilderstuk mo-
gelijk: tussen 1475 en 1485’. Zeventig jaar na Sterling wordt het drieluik in ‘Le corps mécene’
nog steeds toegeschreven aan een anonieme schilder uit de vroeg-Nederlandse School.

In de Nederlanden echter werd dit werk in verband gebracht met een andere naam. In
1941 meende Lejeune dat het drieluik van de hand was van ‘de Meester van Sint Goedele’.

19 C.Sterling, L’art a la Faculté de Médecine de Paris, Exposition des collections artistiques de la Faculté de
Médecine de Paris (Parijs 1935) 3-5, met een inleiding van Paul Valéry.

60



Faed

Bins

!,
i
%

Afb. 8: Onderste reeks.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Brandenbarg neemt deze toeschrijving over. Op grond van stijlkenmerken en overeenkom-
sten, zoals de wisselende positie van de handen, de afgebeelde gebouwen en de aureolen,
worden verschillende kunstwerken onder deze naam gebundeld. Omdat de kathedraal van
de H.H. Michiel en Goedele op een paneel te herkennen is, heeft het de naam gekregen van
de ‘Meester van het gezicht op Sint Goedele’. Deze aanduiding is heel betrekkelijk, maar ze
verwijst naar een locatie, namelijk de kathedraal te Brussel.>* Ik laat het aan kunsthistorici
over om hier verder onderzoek naar te doen.”'

b. Een andere kijk op het middenpaneel

Gaat het om een verhaal?

Afb. 9: Joachim in
de Tempel.

Afb. 10: De rod-

delaar.

Volgens Sterling is de voorstelling van het drieluik gebaseerd op het apo-
criefe verhaal van het Protoevangelie van Jacobus. Dit apocriefe geschrift
wil aanvullen wat ontbreekt in de verhalen van de evangelies, zoals na-
men van de ouders van Maria: Joachim en Anna. Dankzij Jacobus de Vo-
ragine raakt dit Protoevangelie met andere teksten uit de vierde, vijfde en
zesde eeuw, in de dertiende eeuw bekend. Zijn bundel behandelt feesten
en heiligenlevens onder de titel ‘Legenda aurea’. **

Maar volgt het middenpaneel wel dit verhaal over het leven van de H.
Anna? Slechts twee paneeltjes van het middenpaneel, de tempelsceéne en
de ontmoeting bij de Gouden Poort, geven een gebeurtenis weer uit het
leven van de H. Anna. In de tempelscene, het tweede paneel van de bo-
venste reeks, wordt het offer van Joachim door de tempelpriester gewei-
gerd,omdat hij geen kind heeft. De hand die zich krampachtig vastgrijpt
aan de kleren drukt het verdriet van Joachim uit. In deze scene wordt
alleen de naam van Joachim vermeld (afb. 9). Volgens Sterling is Ruben
de persoon achter Joachim, en heeft hij een spottende gelaatsuitdrukking
(afb. 10). Het Protoevangelie van Jacobus duidt Ruben aan als de priester
die het offer weigert. Goosen merkt op dat er,afhankelijk van het verhaal,

20 Catalogue inventaire de la peinture ancienne Musées royaux des Beaux-arts de Belgique. (Brussel 1984)
352,inv.nr. 4348 Maria in de tempel. De torens achter de ouders van de H. Anna, op het
drieluik, kunnen vergeleken worden met afbeeldingen van panoramische overzichten van
Brussel en haar ommuring van Jean-Baptiste Bonnecroy in: Met passer en penseel: Brussel en het
oude hertogdom Brabant in beeld: Catalogus t.g.v. de gelijknamige tentoonstelling in de Koninklijke
Musea voor Schone Kunsten van Belgié (Brussel 2000).

21 Volgens Lejeune en Brandenbarg is de tekst van de banderollen in de linkervleugel niet te
ontcijferen. Heeft er wellicht een restauratie plaats gevonden na de brand in het museum in
19927 Ze zijn op het ogenblik perfect leesbaar.

22 J.de Voragine, La légende dorée (Parijs 1967),11,171-183.

62



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

verschillende namen gebruikt worden. Door de houding van zijn hand
enzijn hoofd lijkt hij het nieuws te willen verspreiden van de weigering
vande offergave, als een roddelaar die iemand iets in het oor fluistert. Hij
wil de schande verspreiden die Joachim ten deel valt, waardoor Joachim
de bergen in vlucht

In het paneel ernaast zijn we al bij het weerzien van Anna en Joachim.
Wat ondertussen is gebeurd, wordt niet uitgebeeld. Giotto schildert in de
kapel van Scrovegni (1304-1305), het hele verhaal. Hij schildert alle op-
eenvolgende scenes: Joachim die verjaagd wordt uit de tempel, de bergen
invlucht; zijn droom, de boodschap van de engel aan de H. Anna, het offer
van Joachim, enz. In de vijftiende eeuw is dit verhaal al zo bekend dat en-
kele scénes voldoen om het hele verhaal te illustreren. Op het drieluik van
Parijs is gekozen voor slechts twee scénes: die van de tempel en de scene
aan de ‘Gouden Poort’. Op deze laatste scene buigen Anna en Joachim
zich naar elkaar toe (afb. 11). Ook al nemen ze elkaar in de armen,door de
aureool van Anna blijft er afstand.* Bij Giotto neemt Anna het hoofd van
Joachim met haar twee handen vast; dat geeft een ongekende intimiteit;
hun gezichten raken elkaar en beiden dragen een aureool. Joachim heeft
ook een aureool in het getijdenboek van Catharina van Kleef (afb. 12).%

Op de achtergrond van de ontmoeting wordt de goddelijke interven-
tie zichtbaar, in de vorm van een engel,zwevend boven Joachim (afb. 13).
Hij ligt in het gras te slapen, omringd door schapen. In zijn droom krijgt
hij het goede nieuws dat de schoot van Anna gezegend is.

Op de zeven andere paneeltjes zien we volwassenen met hun kinde-
ren. De volwassenen zijn te herkennen aan hun namen die erbij vermeld
staan. Deze komen allemaal voor in de tekst van Jacobus de Voragine,
behalve twee: die van de ouders van Anna, Emerentia en Stollanus. We
komen hier nog op terug. De voorstelling komt erg statisch over. Het
middenpaneel vertelt niet het hele verhaal van Voragine, maar slechts
eendeel.

Het thema vanitas
Al bij een eerste aanblik valt het overheersende rood en goud in de kle-
ding op: tot drie keer toe is Joachim in een rode mantel gehuld, Anna vier

Afb. 11: De ontmoeting van
Joachim en Anna bij de Gouden
Poort.

Afb. 12: Meester van Catheri-
na van Kleef, Ontmoeting
bij de Gouden Poort,
Utrecht, ca.144o0.

Afb. 13: De droom
van Joachim.

23 Het hoofddeksel van Joachim is hetzelfde als dat in de Heilige Familie, van de Meester van
Liesborn (1470),dat zich bevindt in het Catharijneconvent, te Utrecht, aangehaald in
Brandenbarg, Heilig familieleven,23. Joodse vrouwen zijn niet perse als zodanig herkenbaar,

mannen wel.
24 New York, Morgan Library & Museum,Ms M 917,44.

63



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

keer. Ook vier kinderen zijn in het rood gekleed. Maria Salome draagt een elegante rode
jurk. Gouddraad van brokaat fonkelt in de plooien van de stoffen. Het goud schittert in de
hoofddeksels van de vrouwen, behalve bij Anna en Maria. En dan zijn er nog de accessoires
(sieraden, gespen, ceinturen, wandelstaven). Het goud zien we terug in de namen, zeer mooi

gekalligrafeerd, sommige voorafgegaan door een hoofdletter S of door een A; aureolen schit-
teren rond hoofden. Degenen die wel een aureool dragen onderscheiden zich van diegenen
die er geen dragen. De kinderen en kleinkinderen van de H. Anna worden zo in waardigheid
onderscheiden van anderen. Het drieluik telt vijftig personages. Van de eenendertig namen
op het middenpaneel zijn er zesentwintig in goud. Alles ademt een sfeer van overvioed. Met
deze overdadige weelde in kleding en accessoires wil men in de vijftiende ecuw de mens
bewust confronteren met de ijdelheid der dingen,dat deze wereld als een illusie voorbijgaat,
vergankelijk is. Het is een oproep werk te maken van zijn eeuwige zaligheid. De rijkdom
van de kleding moet dienen als contrast met wat wezenlijk is, namelijk de vertederende
naaktheid van het kind Jezus. De soberheid van de Verlosser staat in schril contrast met al
die overdaad. Dit spel met tegenstellingen hebben latere generaties niet altijd zo begrepen.
Johannes van het Kruis kan geen begrip meer opbrengen voor de uitbeelding van heiligen
in zulke weelderige kostuums.*s

Inkeer

Bij de personen van het middenpaneel is de achtergrond zeer wisselend. Op de panelen
in de vier hoeken zien we een landschap met een voorname woning, stadsmuren en kerk.
Alles is geschilderd in de bouwstijl van de vijftiende ecuw. Het zijn decors van ‘buiten’(afb.

14-15-16-17).

Ze zijn hier niet zomaar afgebeeld. Zij zijn als het ware een vertaling van psalm 48: ‘Maak een
rondgang langs heel de Sion en tel daar toren voor toren; bekijk haar muur aandachtig, laat uw ogen
langs haar paleis dwalen en vertel aan iedereen die na u komt: Zo is onze God, onze God voor altijd en

Afb. 14: Bovenste reeks, hoek links. Afb. 15: Bovenste reeks, hoek rechts.

25 Waaijman, K., Handboek Spiritualiteit. Vormen, grondslagen en methoden (Ten Have 2010) 240.

64




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

eeuwig, de God die ons leidt, tot in eeuwigheid’. De
Heilige Familie in een Brabants decor, getuigt
van de opvatting dat het ook hier heilige grond
is,zoals in Jeruzalem. In zijn hagiografie onder-
streept Jan Gielemans, onderproost van de ka-
nunniken van H. Augustinus in Rode-Klooster
(Oudergem), dit patriottistisch standpunt.*®

De vijf andere panelen plaatsen de perso-
nen in een interieur: Het paneel midden in de
bovenste reeks toont ons het interieur van een
Joodse tempel. Daar ontbreekt wat op de vier
andere panelen steeds terugkomt : het interieur
is steeds omgeven door een tuinmuur.

Links, op de middelste reeks, achter Joachim
met Anna en haar dochter Maria, zien we door
de poort een muur van roze baksteen en een
tuin. De rest van het decor bestaat uit ramen,
een houten bankje met rode kussens (afb. 18).
Rechts ontwaren we via het raam eenzelfde roze
stenen muur en een tuin. Binnen staat Cleo-
phas, de tweede echtgenoot van Anna, Anna zelf
en Maria-Cleophas, voor een geopend dressoir,
bedekt met kostbare voorwerpen: borduursels,
zwarte flessen en een glas (afb. 19). In het midden
van de onderste reeks, staat in een open ruimte
tussen twee muren Salome, de derde man van
Anna, in gezelschap van Anna en hun dochter.
Een imposante muur van roze baksteen sluit
de tuin af (afb. 20). Via dit paneel, daar waar de
muur het meest zichtbaar is, worden onze ogen
als het ware uitgenodigd om naar boven te kijken

Afb. 18: Middelste reeks links.

naar het paneel in het midden. Daar zit de H. Anna op een muurtje, met daarboven een
baldakijn (afb. 21). Zij is helemaal verdiept in een boek. Maria zit gehurkt aan haar voeten,
in het gras, met het Kind op haar schoot. Jezus krijgt van haar een appel. In haar visioenen,
die rond 1455 in Rome door Pierre d’Alvastre werden gepubliceerd legt de H. Brigida van

26 Hazebrouck-Souche, V., Spiritualité, sainteté et patriotisme, Glorification du Brabant dans "oeuvre
hagiographique de Jean Gielemans (1427-1487),Hagiologia 6 (2007)

65




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 20: Onderste reeks midden.

Zweden (1303-1373) een verband tussen de appel
en de rol van Maria in het verlossingswerk.?” Maria
zegt tegen haar:‘Ik ben het dichtst genaderd bij Hem
in zijn lijden...zijn smart was mijn smart, zijn hart was
mijn hart, want zoals Adam en Eva de wereld hebben ver-
kwanseld vanwege een appel zo hebben mijn lieve Zoon en
ik hem verlost als door één hart’.*®

Vanaf de dertiende eeuw wordt de figuur van
Maria ook herkend in de ‘beminde’ van Het Hoog-
lied. De ‘naakte’ Christus die gevoed wordt op de
knieén van Maria, zou een verbeelding zijn van de
tekst uit Ezechiél 44,3: ‘de Heer de God van Israél, is
erdoor binnengekomen en daarom moet ze gesloten blij-
ven. Alleen de vorst mag in die poort plaatsnemen om
voor het aangezicht van de Heer te eten’. Maria is de

poorten Jezus de vorst.?

Afb. 21: Midden. De verdeling van het middenpaneel in drie maal
drie paneeltjes,en de drie personen voor een bakste-
nen muur, kan verband houden met een voorliefde

27 Brigida van Zweden (1303-1373) dochter van een prins, was getrouwd met Prins Ulf
Gudmarson, met wie ze acht kinderen kreeg. Nadat ze in 1344 weduwe werd, stichtte ze
de Orde van de Allerheiligste Verlosser. Ze is naar Compostella,Rome en Jeruzalem op
pelgrimsreis geweest. Vanwege haar befaamde visioenen werd ze in 1391 heilig verklaard. Haar
feestdag is op 23 juli.

28 Lavie et les révélations de sainte Brigitte, livres-mystiques. com. voor alle citaten. Hoofdstuk 35
boek 1.

29 M. Devigne, La sculpture Mosane du XII*‘au XVI*siecle. Contribution a I'étude de I'art dans la région de
la Meuse Moyenne, (Parijs Brussel 1932) 35-37.

66




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

indie tijd voor het getal drie, als een verwijzing naar de Drie-eenheid. Jan van Denemarken
legtin zijn tekst van de Historie van de H. Anna, expliciet deze relatie. Hij verdeelt zijn boek
eveneens in drie hoofdstukken, want de H. Anna hield van dit getal vanwege ‘de almachtige
God, te eren in drie personen’.* Op het middenpaneel staan zes boeken of handschriften
op perkament afgeschilderd.

Op elk paneeltje waar Anna staat, komt de bakstenen muur terug. Door deze muur, die
afsluit naar buiten, ontstaat naar binnen een omheinde, besloten en veilige plek: de hortus
conclusus, symbool voor de maagdelijkheid van Maria. De ogen moeten op het midden
gericht worden en die plek moet vastgehouden worden! Door het verschil in achtergrond
tussen de vier hoekpanelen en de andere panelen ontstaat een richting van buiten naar bin-
nen.

Daarom kom ik tot een andere leeswijze dan de horizontale. Ik kies voor een dynamische
lezing, vanaf het middelste rij aan de twee kanten naar beneden en vervolgens weer in het
midden naar boven. We hebben te maken met twee krachtlijnen die elkaar versterken: het
contrast tussen overvloed en soberheid wil onze ogen leiden naar de prille eenvoud van de
naakte Jezus in het midden. De binnen-en buitendecors willen ons door hun beweging van
buiten naar binnen, eveneens op dat centrum wijzen. Zo wil men alle aandacht richten op
deze plek van rust die uitnodigt tot stille overpeinzing, verinnerlijking en het zoeken van
de eeuwige zaligheid.

c. Vergelijking met andere kunstwerken

Om hetspecifieke karakter van het middenpaneel beter te begrijpen wil ik een vergelijking
maken met drie kunstwerken uit die tijd. Ook Lejeune illustreert zijn artikel met elf foto’s
van Heilige Maagschap van de vijftiende eeuw.

Allereerst het linker paneel van het hoogaltaar van de Dortmunder Propsteikirche.
Dit meesterwerk in de kerk van de dominicanen werd in 1937 naar aanleiding van een
tentoonstelling definitief toegeschreven aan Derick Baegert.3' Het hele altaarstuk toont
in hetmidden de kruisiging en rechts de aanbidding van de drie koningen. Op het linker-
paneel zien we Anna met een geopend boek op haar knieén (afb. 22). Zij kijkt niet in haar
boek,maar naar het Kind Jezus, haar hoofd lichtjes naar Hem toe gebogen. In het midden
zit Maria met Jezus op schoot. Jezus is gekleed. Het werk is niet onderverdeeld in afzon-

30 Brandenbarg, Heilige familieleven, 45.)Jan van Denemarken: “Die bedudenisse van desen boecke”.

31 Dortmund, Prosdijkerk, altaaretebel, linkervleugel. Lejeune, De legendarische stamboom,
refereert aan de tentoonstelling te Munster: ‘Der Maler Derick Baegert und sein Kreis’. Hij
geeft zijn commentaar op pagina 310, maar de afbeelding 16, 0p pagina 322,is niet de H.
Maagschap van Dortmund.

67




Empit

Seriaomi

awmeha

Afb. 22: Derick Baegert, De Maagschap van Maria, Dortmund, 1470-1475 (© foto Rolf-Jiirgen Spieker).




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

derlijke panelen. Mannen en vrouwen zijn echter van elkaar gescheiden. Op hetdrieluik
is steeds sprake van echtparen. Op de voorgrond, aan beide zijden van Maria, zien we
vrouwen, in al hun prachten praal; op de achtergrond zien we van de meeste mannen al-
leen hun gezichten, die onderling zeer verschillen. Helemaal links: Sint Joris met de hoed
inzijn hand is vreemd. Hij behoort niet tot de familie. Dat verwijst naar de persoonlijke
devotie van de opdrachtgever, de hertog van Kleef. Geen enkel aureool onderscheidt de
personen van elkaar. Geen enkele ‘S’ gaat vooraf aan een naam. De vrouwen geven alle
aandacht aan de kinderen. Hun houding raakt ons door de nabijheid, de intimiteit die ze
durven laten zien in hun onderlinge relatie. Het zijn houdingen van alle tijden: Elisabeth
streelt het hoofd van Johannes de Doper, de blik van de H. Anna is een en al tederheid.
Maria-Cleophas kijkt geamuseerd naar haar kinderen, die met kersen spelen. Het zogen
van Sint Servaas, op de voorgrond, is ontroerend, in al zijn eenvoud. Alles ademt een fa-
miliale sfeer uit. Toch gaat alle aandacht uit naar Maria,vanwege haar centrale positie. De
stenen troon, de kroning, de bescherming door de engel, het baldakijn. Dit alles plaatst
haar in een koninklijke, goddelijke sfeer. Zoals in Parijs houden Maria en Maria-Salome
(links, in een groene jurk) een roos of een vrucht in de hand.>* Ook hier zijn de perso-
nen te herkennen aan hun naam (tweeéntwintig in totaal) en er is een grote variatie in
kleding,in hoofddeksels en kleuren. In tegenstelling tot Parijs worden hier de vrouwen
geéerd als moeder, met in hun midden de gekroonde moeder van de Verlosser, moeder
van allen. Ook zijn er maar twee boeken te zien,in de handen van Simon en Anna.

Het tweede schilderij De Maagschap van Maria’is van de vijftiende eeuw en afkomstig uit
Westfalen. De naam van de schilder is niet bekend. Het bevindt zich in de Schatkamer van
Sint-Servaas te Maastricht (afb. 23) 3.

De gouden achtergrond en de rode kleur van de kleren springt in het oog. Zoals op het
drieluik zit Maria aan de voet van Anna. Maria heeft haar rechterhand losjes op haar knie
en wijst naar Jezus met een gebaar dat kenmerkend is voor Maria op Byzantijnse ikonen. Zij
houdteen soort bloemknop tussen duim en wijsvinger. Zoals in Parijs zijn de vele personen
te herkennen aan hun naam en zijn er veel boeken en handschriften.’ Maar in tegenstelling
tot de statische opstelling in Parijs lijkt hier iedereen in beweging. Tussen de vier mannen
boven, links en rechts wordt er stevig gediscussieerd, ook met de handen. Dat doet me
denken aan het ‘lernen’ in het joodse leerhuis. Net zoals in de eerste vergelijking zijn de
kinderen aan het spelen en hebben moeders lichamelijk contact met hen. Jacobus de Meer-

32 Zie ook Cataloog 1984, inv.nr. 365: De maagd en het kind, Joos van Cleve,59.

33 Maastricht, Schatkamer, Sint-Servaasbasiliek, Bruikleen R.B.K. inv.nr. N.K. 1793.

34 VanLeeuwen, Charles, ‘Matthaeus Herbenus (1451-1538) humanist van het Sint-
Servaaskapittel ‘ ,in Eric van Royen red., Maastricht Kennisstad 850 jaar onderwijs en wetenschap
(Maastricht 2011) 39. Hij heeft de hoeveelheid boeken opgemerkt, en noemt als reden de
overgangsperiode naar de renaissance zonder de religieuze context te noemen.

69



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

-\,r"
| 2.0

Afb. 23: Anoniem werk, De Maagschap van Maria, Westfalen,vijftiende eeuw
(© Verlag Schnel & Steiner, Regensburg, foto Andreas Lechtape)

dere speelt verstoppertje onder de mantel van Maria-Salome, en Jacobus de Mindere, die
wordt vast gehouden door zijn vader, speelt met een bril; met de andere hand grijpt hij naar
de mantel van zijn moeder. Maria valt op door haar ingetogen zwarte jurk en Jezus door
zijn witte hemd. Ze vormen duidelijk het middelpunt. Sommige kinderen, zoals helemaal
links Sint Servaas dragen een aureool met stralen. Hier wordt een zeer talrijke, succesvolle,
gelukkige en heilige familie afgebeeld. Een groot contrast met de ernstige uitstraling van
het drieluik van Parijs.

Het derde paneel ‘De Heilige Maagschap Sint Anna’ bevindt zich in het Museum voor
Schone Kunsten van Gent (afb. 24). 3 Het is van een anonieme meester uit Zuid-Neder-
landse school. De afmetingen zijn: 113 x 74 cm. Brandenbarg publiceert het in zwart-
wit.’¢ Niet alle vrouwen worden op de voorgrond afgebeeld: Elizabeth en Ismeria staan
achteraan, tussen de mannen. Jozef wordt afgebeeld als een jonge man, naast Maria. Dat
is bijzonder. Er zijn duidelijk minder aureolen dan in Parijs: alleen achter de hoofden van
de kleinkinderen van Anna, en achter dat van Anna, Maria en Sint Servaas. Ondanks het

35 Gent,Museum voor Schone Kunsten, inv.nr. 1906B.
36 Brandenbarg, Heilig familieleven,57.

70




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

feit dat een verdeling in panelen ontbreekt, zijn er meer punten van overeenkomst met
het drieluik van Parijs. Allereerst de centrale plaats van de H. Anna, zittend op een troon;
vervolgens Maria, met Jezus aan haar voeten. Anna leest in een boek dat hier op het hoofd
of eerder op het aureool van Maria rust. Zij houdt haar handen gevouwen in gebed. Rechts
van Anna zien we Emerentia, haar moeder, die naar Anna wijst. Achter Emerentia staat
Ismeria, zij houdt een kind in haar armen. Het kind draagt vol trots bisschoppelijke gewa-
den: Sint Servaas. Parallel hieraan, achter Jozef, zien we Elizabeth en Johannes de Doper.
De gezichten van alle leden van de familie, de mannen, de vrouwen en zelfs de kinderen
(eerder jonge mannen) lijken ernstig, als in gedachten verzonken. Het merendeel van de
personages heeft de blik gericht op Jezus en Maria. Ook hier veel boeken en perkament-
rollen. Het lijkt alsof de personages door het lezen ervan met elkaar verbonden worden.
De H. Anna is verdiept in haar boek en wordt omringd door haar familie. Ze lijken allen
even godsvruchtig als zijzelf. Ook hier is Jezus naakt. Het decor is een tuin,omheind door
een haag van rozen met daarboven het glorend ochtendlicht. Ook dit werk ademt een
sfeer van introspectie, ernst en meditatie.

Ook als een kunstwerk dezelfde personen afbeeldt en ongeveer dezelfde titel draagt, wil dat
nog niet zeggen dat het dezelfde boodschap wil uitdragen. De ongedwongen huiselijke sfeer
van de eerste twee werken vormt een schril contrast met de sfeer van stille overweging, bij
het werk uit Gent en het drieluik van Parijs. Daar wijzen de handen van de afgebeelde per-
sonen allemaal naar het midden, daar waar Anna aan het mediteren is, waar Maria de Vorst
voedt met een appel, en waar iedere knie zich buigt voor Jezus-Heer in zijn ontroerende
naaktheid. Met eenzelfde onderwerp, de Familie van de H. Anna, kan men dus verschillende
doelen nastreven: het ene werk wil de gelovige laten delen in de idylle van een gezegende
familie rondom Maria. Het andere wil een weg naar verinnerlijking aangeven, van inkeer
en meditatie. Daarbij zijn boeken onontbeerlijk.

Het linker zijpaneel

Hetis een geluk dat ook de zijpanelen bewaard zijn gebleven. Vaak zien we in musea slechts
een deel ervan, alleen het middenstuk of een van de panelen; een goede interpretatie van
het geheel wordt daardoor moeilijk. Op beide zijpanelen zien we een stamboom met ver-
takkingen. De panelen zijn niet onderverdeeld in apart ruimtes en toch is er sprake van een
tweedeling: beneden worden de personen ‘ten voeten uit’ afgebeeld, erboven slechts hun
bovenlichamen, zittend op een bloem.

71



Afb. 24: Anoniem werk, De Heilige Maagschap Sint-Anna, vijftiende eeuw (Museum voor Schone Kunsten
Gent © Lukas-Art in Flanders vzw.)







DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 25: Linker zijpaneel.

a. De klassieke interpretatie

Volgens Sterling en het boek Le corps mécene
geeft het linker zijpaneel de stamboom van de
H.Annaweer (afb. 25). De stamboom ontspruit
uit het hart van Emerentia en gaat over in twee
zijtakken: de ene leidt tot Anna, de andere tot
Ismeria. Beide takken komen uit bij Maria, die
door het Kindje Jezus wordt gekroond. Twee
engelen met teksten verheerlijken Emerentia.
Onderaan zitten karmelieten geknield te bid-
den. Volgens Sterling is het drieluik voor hen
bestemd.

b. Een andere kijk op het linker
zijpaneel

Beneden zien we inderdaad een groep monni-
ken. Zij komen uit een grot. Tegenover hen,een
rijk geklede vrouw. Haar naam is Emerentia. De
monniken zijn karmelieten. De twee zusters Is-
meria en Anna wijzen naar elkaar. Aan de kant
van de H. Anna ontwaren we een landschap:
beboste heuvels,rondom een huis en onderaan
dat huis een vijver met vogels. Daarboven Ma-
ria, zittend op een rode roos met v66r haar een
geopend boek. Haar handen zijn op dezelfde
manier gevouwen als die van haar moeder op
het Gentse paneel: zij bidt. Ze wordt omhuld
door een halo in de vorm van een amandel. Het
goudgeel gaat geleidelijk over in oranje; op de
achtergrond, oprijzend daglicht. De halo maakt
Maria tot een verschijning. Een dergelijke af-
beelding is bijzonder. Uit haar hoofd lijkt een
vrucht te ontspruiten; uit deze vrucht komt het
Kind Jezus te voorschijn, naakt, met een kruis
in de hand.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Sterling merkt op dat het drieluik van Parijs slechts op ‘enkele details’ afwijkt van het
verhaal van Jacques de Voragine. Hij geeft niet aan dat de namen van de drie echtgenoten van
Anna en haar drie dochters wel voorkomen in de heiligenlevens uit de dertiende eeuw, maar
niet de namen van haar ouders, Emerentia en Stollanus. Daarvoor moeten we wachten tot de
vijftiende eeuw. Soms worden zij Ysaschar en Nazaphat of Isachar en Susanna genoemd. In
hun Historie van de H. Anna verhalen Pieter Dorlaent,en Jan van Denemarken over Emerentia
hetvolgende: Emerentia had de gewoonte om bij de monniken van de Berg Karmel te komen
bidden. Op zekere dag zegt ze in vertrouwen aan deze karmelieten dat haar ouders haar, tegen
haar wil, willen uithuwelijken. Zij is maagd en wenst dat te blijven. Emerentia vraagt hen wat
ze moet doen. Na drie dagen van vasten en gebed, krijgen de karmelieten alle drie hetzelfde
visioen: zij zien twee takken. Eén ervan is uitzonderlijk mooi, welriekend en volmaakt. Zij
horen een stem die een grote nakomeling aankondigt: Jezus Christus. Op grond van dit visi-
oen concluderen zij dat God instemt met het huwelijk, omwille van haar nakomeling.

Deze legende wordt hier meesterlijk uitgebeeld. De karmelieten hebben net het visioen
aan Emerentia verteld. Hun open handen en ogen laten zien dat ze er nog helemaal vol van
zijn. Gesteund door dit visioen, zal Emerentia haar huwelijk accepteren. De twee takken
die de monniken gezien hebben, komen eerst uit bij Anna en Ismeria, op dezelfde hoogte
en vervolgens ontplooit zich één tak tot bij Maria. Sterling is blijkbaar niet op de hoogte
vanditverhaal. Het is meer bekend in het noorden van Frankrijk en de Maas-en Rijnregio,
dan in Parijs. Lejeune en Brandenbarg kennen dit verhaal. Sterling staat niet stil bij het feit
dat Maria afgebeeld wordt in een halo, noch bij Jezus die boven haar hoofd uit een vrucht
te voorschijn komt. Wel merkt hij tussen de planten, op de voorgrond, een koraaltak op.
Koraal, ook wel waterboom genoemd, staat symbool voor het binnenste van de aarde, voor
de oorsprong van de wereld. Als kroon op de stamboom van Maria zien we hier de Verlos-
ser van de Wereld staan, naar psalm 18, vers16: ‘De bodem werd zichtbaar, de grondvesten van
de aarde kwamen bloot’. Zijn ene hand lijkt te zegenen, zijn andere houdt het kruis vast. Zo is
hij eerder de as van de wereld, waar alles om draait, dan ‘het kleine kindje Jezus’.

Met dit verhaal in ons achterhoofd krijgen ook de aanwezige engelen met de banderol-
len een betekenis: zij brengen immers de woorden over van de stemmen die de karmelieten
uit de hemel hebben gehoord.

Verticale banderol: (afb. 26)

Emeranciana schone zuiver maagd pure

vrouwe groeysel des bo(m)es die God behagen zal
sal spruiten ene roose zoet van geuren

die de vrucht des levens dragen zal.

Afb. 26: Verticale
banderol.

75



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Horizontale banderol: (afb. 27)
Emeranciana ghy zult de wortel weeze
Des kocsboems Anna die mij bekoren zal
En roos Maria virgine geprezen

Moeder der vrucht Jesus die al behoud zal.

De rijmvorm van deze boodschap, het gebruik van de landstaal en

niet van het Latijn, de wijze waarop het verhaal wordt afgebeeld, al-
les wijst erop dat men in woord en beeld, een duidelijke boodschap
wil uitdragen. Alles maakt deel uit van een didactisch project: wat
hier uitgebeeld wordt is meer dan alleen een stamboom.

In de legende van Voragine wordt het echtpaar Anna en Joachim
op wonderbaarlijke wijze verlost van onvruchtbaarheid en heeft de Goddelijke Voorzienig-

Afb. 27: Horizontale
banderol.

heid een aandeel in de verwekking van Maria. In het nieuwe verhaal van de Historie van de
H. Anna voelt Emerentia zich verplicht in het huwelijk te treden, naar het visioen van de
karmelieten. Daardoor is God dus ook betrokken bij de conceptie van Anna.

Op het middenpaneel en op het linker zijpaneel staan vrouwen afgebeeld die heb-
ben geaccepteerd dat hun leven, door tussenkomst van God, een totaal andere wending
heeft genomen. Bij al deze daden van gehoorzaamheid komt God steeds v66r een geboorte
tussenbeide. Ondanks dat in dit verhaal gesproken wordt over bestaande echtparen, bij
naam genoemd, staat de maagdelijkheid van de vrouwen centraal: alles is er aan gelegen
om de geslachtsdaad uit te sluiten. Net als Maria moeten ook haar moeder Anna en haar
grootmoeder Emerentia eerbare vrouwen zijn. De geschiedenis van Maria wordt op hen
teruggeprojecteerd. Dit verhaal van de Historie van de H. Anna gecombineerd met dat van
Voragine, getuigt van een tegen elkaar opbieden in steeds meer maagdelijkheid. Wat zou
hier een verklaring voor kunnen zijn?

Excurs 1: de historische context van de theologische contro-
verse in de vijftiende eeuw

Op 8 december 1854 wordt de ‘leer van de Onbevlekte Ontvangenis van de Moeder van
God’ voor de katholieke christenen tot dogma verklaard in de pauselijke bul Ineffabilis De-
us.” Voor het eerst in de kerkgeschiedenis wordt hiermee een dogma niet door een concilie
uitgevaardigd, maar door de paus alleen: Pius IX. Niet ondersteund door de Heilige Schrift,
begint de verklaring van het dogma van de Onbevlekte Ontvangenis met een verwijzing

37 D.Cerbelaud, Marie un parcours dogmatique (Parijs 2004) 300-314. Tekst van de pauselijke Bul:
DS 2800-2804.

76



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

naar de besluiten van voorafgaande pausen. Alleen het leergezag kan blijkbaar een tegen-
wicht vormen voor het zwijgen van de Bijbel op dit punt.’® Voor de onderbouwing van de
leerstelling van de Onbevlekte Ontvangenis wordt in de bul voornamelijk verwezen naar
de vijftiende eeuw.? Paus Sixtus IV (1471-1484), een franciscaan, wordt er twee maal in
genoemd omdat hij zijn goedkeuring heeft verleend aan een eigen officie voor de viering
van de Onbevlekte Ontvangenis. Pius IX zal dit officie later uitbreiden tot de universele
Kerk. Sixtus IV wordt ook genoemd naast andere pausen die richtlijnen en decreten uit-
gevaardigd hebben ten gunste van Maria. Aan hem wordt opnieuw gerefereerd omdat hij,
op 4 september 1483, sancties heeft opgelegd aan al diegenen die voorstanders van de leer
over de Onbevlekte Ontvangenis tot ‘ketters’ verklaarden. Met dit autoritair standpunt
bewijst hij ondubbelzinnig dat deze theologische nieuwigheid bij tijdgenoten veel span-
ning opriep. D. Cerbelaud o.p. merkt terecht op dat geen enkel theologisch standpunt als
ketters kan worden beschouwd zolang daarover geen uitspraak bestaat van het leergezag.
Dat gebeurde pas bij pauselijke bul van 1854, 371 jaar later.

V66r de Reformatie hebben voor- en tegenstanders van de Onbevlekte Ontvangenis
van Maria elkaar flink bestookt met argumenten. Maar omdat in het begin van de zestiende
eeuw een gemeenschappelijk front gevormd moest worden tegen de aanval van ‘protestan-
ten’,verdween deze controverse binnen de katholieke kerk naar de achtergrond en raakte
ze min of meer in vergetelheid.

De controverse ontstond toen in 1263 de franciscanen een nieuw feest ter ere van de
Ontvangenis van de Maagd Maria invoerden. In het Oosten was een dergelijk feest al be-
kend vanaf de achtste eeuw. Bij die gelegenheid sprak de franciscaanse theoloog Joannes
Duns Scotus voor het eerst over een ‘Onbevlekte’ Ontvangenis van Maria. Dat betekende
dat Maria een uitzonderingspositie zou innemen bij de overdracht van de erfzonde sinds
het vergrijp van Eva. In de tekst van de Legenda aurea, onder het hoofdstuk De geboorte van
de gelukzalige Maagd Maria, besteedt Voragine veel aandacht aan Joachim en Anna, de ou-
ders van Maria. Om te bewijzen dat Maria zonder zonden ontvangen zou zijn, is het van
essentieel belang ook de heiligheid van haar ouders aan te tonen.* Het is logisch dat aller
ogen op hen gericht worden, vooral op Anna. In de visioenen van de H. Brigida van Zweden
wordt uitdrukkelijk een verband gelegd tussen de goddelijke tussenkomst in het leven van
de H.Anna en de vraag naar de zondigheid van Maria. De Moeder Gods zegt tot haar: ‘De
waarheid is dat ik werd verwekt zonder erfzonde, want net zoals alleen mijn Zoon en ik zonder zonden
zijn, zo is er ook geen huwelijk zo eerbaar geweest als dat van mijn ouders’. Nog duidelijker is het
verhaal over de dag van de Ontvangenis van Maria. “Toen mijn vader en mijn moeder zich in het

38 Cerbelaud legt een verband tussen deze keuze van Pius IX en de pauselijke onfeilbaarheid dat
in 1870 tot dogma wordt verklaard.

39 Cerbelaud, Marie un parcours dogmatique, 165-177.

40 Op het concilie van Trente in 1546 is “de gezegende en onbevlekte Maagd Maria, Moeder van
God” uitgesloten van het traktaat over de erfzonde.

77



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

huwelijk met elkaar verbonden, was gehoorzaamheid aan God belangrijker dan het verlangen naar
elkaar; de Goddelijke Liefde was tussen hen meer werkzaam dan hun lichamelijke begeerte, want het
moment dat ik verwekt werd mag terecht het gouden en belangrijkste moment genoemd worden, te
meer omdat andere bruidsparen zich verbinden it lichamelijke begeerte, en mijn ouders zich verbon-
den uit gehoorzaamheid en op Goddelijk bevel’.+

Na de verklaring van Scotus gingen franciscanen, kartuizers en karmelieten stevig in dis-
cussie met de erfgenamen van Thomas van Aquino, de dominicanen. Voor de dominicanen
was de heiligheid van Maria ‘vanaf haar geboorte’ voldoende. De dominicaan Juan de Monzon
beweert zelfs dat geloven in de Onbevlekte Ontvangenis van Maria in strijd is met het geloof.
Zeer bekende academici van Parijs als Pierre d’Ailly en Jean Gerson komen tegen hem in het
geweer. In 1389 kiest paus Clemens VII,in Avignon, openlijk partij tegen het standpuntvan de
dominicanen.# Vanwege zijn standpunt in de Onbevlekte Ontvangenis wordt de dominicaan
Guillaume de Vallan als biechtvader van koning Karel VI ontslagen, hoewel de dominicanen
al anderhalve eeuw deze functie aan het hof vervulden.# Ondanks een verschil van mening
over de Onbevlekte Ontvangenis van Maria, spreken zowel voor- als tegenstanders over haar
in bewoordingen als: ‘Onze Lieve Vrouwe, de zeer heilige, zeer zuivere, de gezegendste onder
de vrouwen, de glorierijke Moeder van God en altijd Maagd Maria’ (naar Johannes Chryso-
stomos). Daarom is het niet eenvoudig te zien op welk punt zij van elkaar verschillen.

In 1475 publiceerde de dominicaan Vincent Bandelli een verhandeling tegen de Onbe-
vlekte Ontvangenis.* De richtingenstrijd gaat dus voort, van eensgezindheid is voorlopig
nog geen sprake.

Twee jaar later geeft Sixtus IV zijn goedkeuring aan het officie van het feest van de ‘Ont-
vangenis’ van de Maagd Maria, op 8 december en in 1481 plaatst hij Anna op de heiligen-
kalender en wel op 26 juli. Dankzij de sterke lobby van de voorstanders van de Onbevlekte
Ontvangenis kan men dus niet meer om de H. Anna heen. Pius V, een dominicaan, schaft
het feest van de H. Anna in 1571 weer af, maar Gregorius XIII plaatst het weer op de kalen-
der.In 1623,0onder Gregorius XV wordt 26 juli zelfs een verplichte vrije dag. Om verstoring
van de openbare orde te voorkomen zal hij het bestaande verbod om in het onderwijs
standpunten tegen de Onbevlekte Ontvangenis naar voren te brengen, uitbreiden tot de
sfeer van briefwisseling en privégesprekken.*

41 Hoofdstuk 49, Boek 6. Hoofdstuk 55, Boek 6.

42 Van 1309 tot 1376 verbleven de pausen in Avignon. Gregorius XI probeerde terug te gaan naar
Rome waar de Italianen een andere paus benoemden: van 1378-1417 zijn er twee pausen. Deze
crisis wordt het Grote Schisma genoemd.

43 X..De LaSelle, Le service des dmes a la cour, confesseurs et auméniers des rois de France du XIlle au
XVe siecle. Mémoire et documents de I’école des chartes, 43 (Paris 1995) 103-105. Pas onder
Lodewijk X1l wordt opnieuw een dominicaan biechtvader van een Franse koning; Cerbelaud,
109

44 Brandenbarg, Heilig familieleven, 9o.

45 Cerbelaud, Marie un parcours dogmatique, 163 : Prises de position pontificales.

78



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

De sancties van Sixtus IV in 1483 tegen hen die de Onbevlekte Ontvangenis weerleggen,
zijn voor de voorstanders een grote overwinning. De recente verering tot de H.H. Anna en
Joachim zijn dus onlosmakelijk verbonden met de controverse rond de uitzonderingsposi-
tie van Maria. Hoe is men tot dit standpunt gekomen?

Excurs 2: een kritische, theologische reconstructie van een
lang en complex proces

De weg die geleid heeft tot de overtuiging dat Maria vrij is van de ‘erfzonde’ is lang en in-
gewikkeld. Het is ook niet zomaar een uitzonderingspositie! Dominique Cerbelaud heeft
de belangrijkste etappes van dit traject bestudeerd. Hij staat uitvoerig stil bij twee punten,
die zelden zo openlijk worden benoemd, aangezien ze de inhoud van het Nieuwe Testament
raken.

Hij constateert allereerst dat in het Nieuwe testament weinig sprake is van contact tus-
sen Jezus en zijn moeder en dat waar dat wel het geval is, hun relatie eerder afstandelijk is.+
In totaal gaan slechts 116 verzen over de moeder van Jezus: dat is bijna 1,5 % van de 7.061
verzen van het hele Nieuwe Testament. In drie van de vier evangelies wordt weinig belang
gehecht aan familiebanden binnen de nieuwe beweging.” Op de boodschap van iemand
uit de menigte: ‘Uw moeder en uw broers vragen naar u’,antwoordt Jezus met een open vraag:
‘Wie is mijn moeder, wie zijn mijn broers?” En met een gebaar naar zijn leerlingen zegt hij:
Ziedaar mijn moeder en mijn broers’. Daarmee legt hij zijn prioriteit bij de nieuwe gemeen-
schap van leerlingen. Het motto is dus: afstand houden tot de familie waarvan Hij afstamt.
Ook in twee andere episodes, die alleen voorkomen in het evangelie van Johannes, is niet
echt sprake van een sterke band tussen moeder en zoon. Op de bruiloft van Kana moedigt
Jezus zijn moeder niet bepaald aan als hij tot haar zegt: ‘Dit is niet het goede moment!” Op het
kruis geeft Jezus aan Johannes de opdracht zijn moeder onder zijn hoede te nemen. Bijbel-
geleerden merken op dat, toen dit evangelie van Joannes geschreven werd, er sprake was
van een grote spanning tussen de groepen leerlingen afkomstig uit de heidenen en die uit
het Jodendom, waaronder de familie van Jezus. Deze laatste groep wilde niet afzien van het
naleven van de mitsvot of geboden en aarzelde Jezus te aanvaarden als God. Johannes en
zijn leerlingen hebben zijn godheid echter wel aanvaard. Door de aanwezigheid van Maria
aan de voet van het Kruis, kan Johannes, via Jezus zelf, zijn moeder en deze groep onder
zijn hoede nemen en de eenheid binnen de jonge kerk bewaren. Dat is de reden waarom
Maria bij Johannes onder het kruis moet staan. Vervolgens constateert hij dat alleen in de
evangelies van Lucas en Matteiis de jeugd van Jezus ter sprake komt. Deze verhalen uit zijn

46 Cerbelaud, Marie un parcours dogmatique,15-45: Marie dans I’Ecriture.
47 Mattelis 12,46-50; Marcus 3,31-35; Lucas 8,19-21.

79




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

kindertijd hebben zich ontwikkeld binnen twee afzonderlijke geloofsgemeenschappen. De
verhalen komen niet met elkaar overeen. Alleen de wonderbaarlijke ontvangenis van Jezus
door de inwerking van de Heilige Geest hebben ze gemeenschappelijk. Dit punt zal later
alles gaan bepalen wat over Maria verklaard wordt.#*

Waar de teksten van het Nieuwe Testament over zwijgen, wordt door niet-authentieke
of apocriefe boeken aangevuld. Kenmerkend voor deze geschriften van de tweede eeuw,
zoals het al genoemde Protoevangelie van Jacobus is het tegen elkaar opbieden in het won-
derbaarlijke. Men was het toen nog niet eens over de omvang van de maagdelijkheid van
Maria: véér de bevalling, tijdens, en erna. Een gematigd standpunt wordt onmiddellijk af-
gedaan met ‘Joods’. Cerbelaud stelt zich zelfs de vraag of de verheffing van Maria niet nodig
was om een proces van ‘Entjudisiering’ in beweging te zetten. Geleidelijk aan groeit men
toe naar een consensus dat Maria wel drievoudig maagd is. Het zijn vooral de monniken
die dit standpunt verdedigen. Het afwijzen van seksualiteit binnen deze groep en de wil
om de meerwaarde van hun eigen levenskeuze te poneren, zijn hier zeker niet vreemd aan.
Cerbelaud constateert dat in apocriefe en andere teksten, Maria groter aanzien krijgt dan in
de teksten van het evangelie. Voor hem ligt de oorsprong van deze tendens besloten in de
christelijke traditie zelf. In het Oude Testament heeft God verschillende namen. Hij is niet
alleen Vader. Hij is ook als een moeder, die ons ieder moment het leven geeft, die barmhar-
tig is, het hart heeft van een barende, nabij is en ons beschermt. In het Nieuwe Testament
wordt God vooral als Vader gepresenteerd en de mannelijkheid van de Zoon versterkt
nog dat mannelijk karakter.# In het christelijke pantheon ontbreekt dus een vrouwelijk
element. De behoefte aan een moederfiguur is van alle tijden en geldt voor iedereen; voor
de meest intellectuele tot de meest eenvoudige onder de gelovigen.

Het groeiende aanzien van Maria verwijst naar de bijeenkomst van Efeze (428-433),
waar Maria uitgeroepen zou zijn als ‘de Godbarende’, ‘de Moeder van God’,in het Grieks:
theotokos. Maar die bijeenkomst werd sterk bepaald door een machtsstrijd tussen twee
hoofdsteden, via twee sterke persoonlijkheden, Cyrillus van Alexandri€ en Nestorius van
Constantinopel. In feite werd in Efeze in hoofdzaak gesproken over de goddelijke en men-
selijke natuur in Christus. Deze controversen raakten zijdelings ook Maria. Cerbelaud is
duidelijk: uit geen enkel stuk blijkt dat Maria toen in Efeze Maria tot ‘de Godbarende’ is
verklaard.>® Stap voor stap zal deze bijeenkomst van Efeze echter erkend worden als het
‘concilie van Efeze’. Na de vijfde eeuw wordt Maria in hymnen bezongen als ‘Moeder van
God’,in het Latijn: ‘Dei genetrix’. Op het concilie van Nicea in 787 wordt het wel verklaard:
‘onze heilige vorstin Maria is rechtmatig en werkelijk de Moeder van God, want zij heeft Christus onze

48 Korteweg A., Praal, Ernst en Emotie, De wereld van het Franse middeleeuwse handschrift (Den Haag
2002) 174: Gezegend onder de vrouwen.

49 Bijdejoden is de “chekhina”,vergelijkbaar met de Heilige Geest bij de christenen, een
vrouwelijk element.

50 Cerbelaud, Marie un parcours dogmatique, 77-99: Y a-t-il un dogme d’Ephese ?

8o



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

God, een persoon van de Drie-eenheid, gebaard in het vlees, zoals voor het eerst is verklaard op het
concilie van Efeze, dat de godslasterlijke Nestorius en de zijnen heeft verjaagd, omdat zij een dualiteit
van twee personen (in Christus) invoeren’.s'

Daarna zal de figuur van Maria zich steeds verder gaan profileren, ondanks het feit dat
er op leerstellig gebied vragen blijven bestaan. In dit proces spelen de feesten rond Maria
een belangrijke rol. Zij nemen in de loop van de eerste duizend jaar van het christendom
steeds meer in omvang toe.

Aanvankelijk verbinden ze Maria met Jezus: zoals het feest van Kerstmis, dat vastgelegd
wordt te Rome in de vierde eeuw, gevolgd door dat van de Presentatie van Jezus in de tempel en
het feest van Maria Boodschap.5*Andere feesten lijken eerder een parallel te willen invoeren
tussen het leven van Jezus en dat van Maria. Zoals de feesten van Maria Geboorte, in de zesde
eeuw, waarbij Joachim en Anna met name genoemd worden; ‘Het inslapen van Maria’ of
haar ‘Tenhemelopneming’,vastgelegd in Byzantium tussen 582-602 en de ‘Opdracht van Maria
in de tempel’,ingevoerd in Constantinopel in de achtste eeuw. 5} Al deze feesten berusten op
het apocriefe protoevangelie van Jacobus. Doordat deze feesten jaarlijks terugkomen op
de liturgische kalender, dragen ze bij aan een dynamisch proces. Via hymnen, antifonen,
sequenties, odes en lofzangen die deze feesten opluisteren worden nieuwe denkbeelden
doorgegeven. Daardoor lijkt het alsof ze uit het Nieuwe Testament komen en dat bevor-
dert hun acceptatie.’* Cerbelaud omschrijft dit proces met het woord ‘witwassen’, een zeer
gedurfde term in deze context! Waarom de aanwezigheid van Maria in de vijftiende eeuw
steeds meer toenam, wil ik in excursen 3 en 4 toelichten.

Excurs 3: de heiligenlevens van de H. Anna of Historie van
de H. Anna

Tussen eind vijftiende en begin zestiende eeuw telt Brandenbarg alleen al voor de Neder-
landen zeventien Historie van de H. Anna. Net zoals de eerder genoemde apocriefe verhalen
beogen zij de lacunes van het Nieuwe Testament op te vullen. Deze Historie van de H. Anna
worden geschreven door geestelijken uit bekende ordes als de dominicanen, franciscanen,
kartuizers en karmelieten. Zij schrijven zowel in het Latijn, Diets / Nederlands, Frans, als in

51 Nestorius wordt steeds meer de joodse ketter.

52 Het feest van de ‘Presentatie’ komt voor in Byzantium in 534 en is ingevoerd door Sergius |
(687-701) te Rome. Het feest van ‘Maria Boodschap’ wordt tussen 530 en 553 vastgesteld op 25
maart, zodat alles klopt.

53 Tenhemelopneming: ingevoerd in een controversiéle context toen Sergius I paus was. Hij was
afkomstig van Antiochié. Maria in de tempel: ingevoerd door Gregorius IX paus in Avignon
in 1372, maar ingetrokken door Pius V (1566-1572),omdat men het te legendarisch vond. Het
bestaat nog altijd en wel op 21 november.

54 Cerbelaud, Marie un parcours dogmatique,102-139. L'entrelacs de la doctrine et de la piété.

81




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

het Duits. Deze schrijvers onderhouden contact met elkaar en met humanisten, zoals met
Arnold Bostius van Gent (1445-1499) en Trithemius, abt van Sponheim(1462-1510), die
daar een altaar voor de H. Anna heeft gesticht. Zij vertalen elkaars teksten en nemen stuk-
ken van elkaar over. Zij willen zoveel mogelijk gelovigen bereiken.

Brandenbarg benadrukt dat de theologische controverse aangaande de Onbevlekte
Ontvangenis van Maria het schrijven van deze levens sterk heeft bevorderd en dat de pro-
motie van de devotie tot de H. Anna een manier was om dat standpunt te verdedigen. Le-
jeune schetst een meer idyllisch beeld, vol nostalgische verwondering over deze krachtige
volkse vroomheid tot de H. Anna en haar familie. Hij gaat voorbij aan het feit dat geestelij-
ken op het einde van de vijftiende eeuw doelbewust de promotie van Maria nastreefden,
organiseerden en er ook de middelen toe hadden. Hierbij hebben zij een opmerkelijke
creativiteit aan de dag gelegd en al hun aanzien doen gelden.

a. Argumenten

In de meeste inleidingen van de teksten van de Historie van de H. Anna wordt allereerst
verwezen naar Efeze. Daar werd immers, naar verluidt, Maria uitgeroepen tot ‘Moeder
van God’. Er werd toen niet over Anna, de moeder van Maria gesproken. Deze constante
verwijzing naar Efeze bewijst dat voor de auteurs alles draait om Maria. Doorde H.Anna in
verband te brengen met dat concilie krijgt ook zij aanzien en legitimiteit. Deze legitimiteit
wordt vervolgens consequent doorgevoerd met het gebruik van woorden als: ‘Glorierijke
vrouwe en uitzonderlijke moeder’, ‘toegangspoort tot de hemel’, ‘Sterre der zee’, ‘gids’,
‘lichtend baken’, ‘schatkamer van de almachtige God’. Woorden die eerder alleen gebruikt
werden voor Maria, gelden nu eveneens voor haar moeder. Vervolgens krijgt Anna ook de
zelfde rol toebedeeld als Maria, zoals blijkt uit een gebed dat deel uitmaakt van een Historie
van de H. Anna, waarin de gelovige zich ‘in zijn laatste uur’ overgeeft aan de H. Anna, die
hem ‘troost biedt’.ss De titels waarop Maria aangeroepen wordt zijn algemeen bekend.
Door dezelfde titels voor haar moeder Anna te gebruiken wordt de aanwezigheid van Maria
als het ware verdubbeld.

Op het linker zijpaneel van Parijs lezen we op de banderolles met betrekking tot Eme-
rentia de woorden: ‘zuiverheid’, ‘schoonheid’, ‘maagdelijkheid’, ‘God behagen’. Het zijn woor-
den die Maria kenmerken, vervolgens Anna en nu dus ook Emerentia. Op deze teksten
wordt over Maria gesproken als ‘een roos zoet van geuren die de vrucht des levens dragen zal’.
In een visioen aan de H. Brigida van Zweden heeft Jezus zelf haar in deze bewoordingen

55 Lejeune, De legendarische stamboom, 328. Bijlage1 ‘Hier beghint een suverlije cranskijn van die
heilige moder anna’.



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

omschreven.s¢ De herhaling van bovengenoemde beelden en titels van Maria bij Anna en
Emerentia versterkt de boodschap van maagdelijkheid en zuiverheid van Maria. De schrij-
versis er alles aan gelegen om deze boodschap in het bewustzijn van de mensen te prenten.

De auteurs rechtvaardigen deze nieuwe belangstelling voor Anna vanuit het principe
van overdracht van eer: ‘Wie de dochter wil eren, hij ere de moeder’!s” Om de maatschap-
pelijke verhoudingen in de vijftiende eeuw goed te begrijpen is het van wezenlijk belang
om de overdracht van deze symboliek van wederzijdse eer te doorzien. Elisabeth Crouzet-
Pavan heeft aangetoond dat, wanneer een stad in Italié de Keizer eer betoont, zij allereerst
zichzelf eer bewijst, in het spel van wederkerige symboliek. Het aura van de Keizer gaat over
op de stad die hem eert.* In de teksten van de Historie van de H. Anna gebeurt hetzelfde als
in de maatschappij: de inherente overdracht van eer tussen de moeder en de dochter, on-
derstreept weer eens dat Maria in het centrum van de belangstelling staat. Deze overdracht
van eer wordt nog verbreed als de grootmoeder van Maria, Emerentia, in de Nederlanden
en in het Rijnland op het toneel verschijnt.

In de levens, gebeden en de iconografie van de H. Anna komen veel kleinkinderen
voor. Het zijn de kinderen van de drie Maria’s, de drie dochters uit de drie huwelijken van
de H.Anna, en de kinderen van haar zus Ismeria. Voor de invloedrijke families in de vier-
tiende en meer nog in de vijftiende eeuw zijn veel nakomelingen een waarborg voor orde
en harmonie. De goede naam van de voorouder gaat over op het nageslacht en wettigt de
huidige machtsaanspraken en de overdracht ervan. Om het wisselend fortuin in het leven
te bezweren en tegemoet te komen aan de behoefte aan stabiliteit,moet de overdracht van
aanzien erfelijk zijn en moet er sprake zijn van een nageslacht. Dat wil ook de stamboom
symboliseren.

Al vanaf het einde van de twaalfde eeuw zien we dat nageslacht en erfelijk recht verbon-
den worden met ‘heiligheid’. Hieraan ontleent de idee van dynastie nog meer kracht en
legitimiteit.’* Vanaf het midden van de dertiende eeuw verbinden afbeeldingen, waarop
Maria gekroond wordt, aardse macht (kroon) met hemelse macht (heiligheid). Er is ook
een toename van koninginnen, koningen en keizers die heilig verklaard worden: Olav 11
van Noorwegen, Koning Eduard van Engeland, Hendrik Il van Hongarije. Karel de Grote
wordt heilig verklaard door de tegenpaus Paschalis 111 in 1165, op verzoek van Barbarossa.
In Frankrijk valt deze eer te beurt aan Lodewijk IX in 1297, slechts zeven en twintig jaar na
zijn dood.* Het is geen toeval dat de heilige Lodewijk verschijnt in de visioenen van de H.

Hoofdstuk 51, Boek1 : "Mijn zeer geachte Moeder, u bent zoals deze bloem .....vol van alle
soorten geurigheid en zachtheid’.

Brandenbarg, Heilig familieleven,46 .

E. Crouzet-Pavan, Renaissances italiennes 1380-1500 (Paris 2007) 97.

De La Selle, Le service des dmes, cit. Andrew. W. Levis.

C.Billot, ‘Le message spirituel et politique de la sainte Chapelle de Paris’, in: Revue Mabillon

2.63(1991).

83




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Brigida: eens, toen Brigida naar een koffer keek dat door dienaren vergeten was en dat onder meer
relieken van de H. Lodewijk bevatte, zag zij ‘uit de koffer met relieken een stralend licht komen’. Het
koffer werd ‘met groot eerbetoon op een altaar geplaatst’.®' Lodewijk blijft dus bijna twee eeuwen
nazijn dood nog inspireren. Lodewijk IX deed er alles aan om als koning een voorbeeld van
de volmaakte christen te zijn. Hij gaf veel geld uit voor relieken, het bouwen van kapellen,
voor aalmoezen en putte zich uit in devoties, tot aan zijn dood in 1270 in Tunis.** In zijn
preken over de relieken van de Passie, verbindt de bisschop van Kamerijk, Girard de Laon,
nadrukkelijk ‘het gezegend zijn in zijn nageslacht’ (psalm 37,26) met de persoon aan wie
deze relieken waren toevertrouwd, dat wil zeggen Lodewijk IX.3 In de vijftiende eeuw heeft
Jan Il van Bourbon in zijn kapittelkerk van Moulins de verering van de relieken van de Pas-
sie en die van de H. Lodewijk met de verering van de Onbevlekte Ontvangenis verbonden,
een nieuwigheid voor die tijd. Brandenbarg merkt de overeenkomsten op tussen het leven
van de H. Anna en dat van de H. Brigida van Zweden: beiden waren getrouwd, moeder en
weduwe alvorens zich uit de wereld terug te trekken. Brigida is bovendien weduwe van
een prins en moeder van de H. Catherina van Zweden. Zij verbindt adel met de heiligheid.
Mannen en vrouwen van de vijftiende eeuw waren zeer gevoelig voor eer, legitimiteit, de
erfelijkheid van de macht en heiligheid. De schrijvers van de Historie van de H. Anna spelen
hier op in.

b. Twijfels en bedreigingen

In oudere heiligenlevens willen de verhalen over wonderen aantonen hoe doeltreffend
een heilige werkzaam is op een bepaald gebied. Het zijn succesverhalen die zijn/haar ver-
ering legitimeren. De voorbeelden in de teksten van de Historie van de H. Anna beschrijven
eerder tot in detail de gevaren die iedereen loopt als hij twijfels heeft over de devotie tot
de H. Anna. Zij vertellen ons hoe bisschoppen, priesters of voorname personen, zoals Co-
lette van Corbie (1381-1447), die zich aanvankelijk verzetten tegen deze devotie tot de H.
Anna, uiteindelijk overstag gingen omdat ze bedreigd werden. Hun eigen leven of dat van
iemand anders loopt gevaar als er niet regelmatig gebeden wordt tot de H. Anna. De straf
volgt onmiddellijk in de vorm van dood of stemverlies. Zo is er het verhaal van een kind
dat dood geboren werd omdat haar moeder niet meer tot de H. Anna bad; het kind kwam
weer tot leven toen haar moeder haar dagelijkse gebeden hervatte. Dergelijke verhalen

61 Hoofdstuk 59, Boek 8. Zie ook Catalogue, 1984, inv.nr.6719,346 H.H Anna en Lodewijk.

62 H-J.Schmidt, ‘La dévotion de Louis IX: exception ou normalité?’,in: C. Hediger red., La sainte-
Chapelle de Paris Royaume de France ou Jérusalem céleste ?, Culture et société médiévales 10 (Parijs
2007)

63 A.Charansonnet, E Morenzoni,’ Précher sur les reliques de la Passion’ in: La Sainte-Chapelle de
Paris, Royaume de France ou Jérusalem céleste?.

84



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

konden mensen doodsbang maken. Ook Brigida van Zweden schrikt er niet voor terug om
flink van leer te trekken met betrekking tot de Onbevlekte Ontvangenis. Wat haar betreft
moet een einde komen aan alle discussie hierover! Volgens haar sprak Maria tot haar: ‘Zij
die geen achting hebben voor de zuiverheid van mijn geboorte... zijn nog gruwelijker dan merries™.

Het valt Brandenbarg op hoezeer de H. Anna dood en verderf zaait. Dergelijke bedrei-
gingen zullen later, vreemd genoeg, verweten worden aan heksen, die op de brandstapel
omkomen.5 Uit deze voorbeelden blijkt dat de auteurs tegen weerstanden moesten opbok-
sen en dat het nieuwe van deze cultus, tegen de achtergrond van een lopende theologische
controverse, niet altijd op bijval kon rekenen. Brandenbarg stelt vast dat er sprake is van een
rolverdeling tussen Maria en haar moeder: Maria verheft zich steeds meer boven de wereld
en Anna, met haar drie mannen en haar grote familie, staat met beide voeten op de grond.
Deze interpretatie staat haaks op de vele pogingen om de heiligheid van Anna te bewijzen
en de niet aflatende reeks wonderen die aan haar toegeschreven wordt. De H. Anna wekt
zelfs een kind op uit de dood dankzij de vele gebeden die tot haar gericht zijn. Deze wonde-
ren doen denken aan die van Jezus zelf. Zo komt niet alleen Maria maar ook Anna dichter
bij Jezus te staan en versterkt Anna de heiligheid van Maria. De schrijvers van de Historie van
de H. Anna zijn heel bewust gefocust op steeds meer heiligheid voor Anna en haar dochter
met als doel Maria gelijkwaardig te maken aan Jezus: beiden zijn zonder zonde ontvangen.

c. Nieuwe religieuze praktijken

Bij de Historie van de H. Anna vindt de lezer soms een meditatieprogramma voor de hele
week,voor elke dag een bepaald onderwerp:‘Maandag, gebed tot Joachim en Anna; dinsdag, ge-
bed tot de drie mannen; woensdag, gebed tot de kinderen van de drie Maria’s en de nakomelingen van
Ismeria; donderdag, meditatie over de grootmoeder van Christus en haar deugdzaam leven als moeder
van Maria; vrijdag, over de H. Anna als voorbeeld van godsvertrouwen, ondanks haar moeilijkheden,
over de wijze waarop zij haar kinderen deugdzaam opvoedde; zaterdag en zondag, het bidden van korte
gebeden die haar kracht beschrijven om armoede om te buigen in rijkdom, droefheid in vreugde en om
zieken hun gezondheid terug te geven’.

ledere dag wordt zo gestructureerd aan de hand van een gebed ter ondersteuning van het
persoonlijke dagelijkse gebed. Het lijkt wel of deze instructies, die in allerlei vormen in de
getijdenboeken terugkomen,voorzien in een behoefte.* Een verklaring hiervoor kan zijn dat
de heilige mis in het Latijn en de vaak middelmatige preken in de meeste parochies de leek

64 Hoofdstuk 56,Boek 6.

65 Brandenbarg, Heilig familieleven, 163.

66 K.H.Broekhuijsen, ‘Bloemen voor Anna’,in: Manuscripten en Miniaturen, studies aangeboden
aan Anne S. Korteweg bij haar afscheid van de Koninklijk Bibliotheek, Jos Biemans e.a., (2007)

5973

85



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 28: Anoniem werk, Maria gekroond met bloemen, Les trés riches
heures, Metz, ca. 1300-1310.

onvoldoende steun bieden voor zijn geestelijk leven, ondanks
inspanningen van sommige prelaten. Onder invloed van Geert
Grote gaat een dagelijkse lezing van de Schriften en het persoon-
lijk gebed aan de hand van een meditatieboek navolging vinden.
In deze tijd speelde de dodelijke pestepidemie en herinnerde de
katholieke Kerk de mensen voortdurend aan de hel en kreeg de
leer over het vagevuur gestalte. Men voelde zich verplicht zijn
zaligheid (af) te kopen door tijd en geld. Volgens schrijvers van
boeken over ‘de kunst van het sterven’ (ars moriendi) kan alleen
de vrees voor de hel mensen bewegen hun leven te veranderen.®
Maria van Anjou,de moeder van Lodewijk XI, alsook zijn vrouw
Charlotte van Savoye, bezaten in hun bibliotheken de Twaalf
gevaren van de hel.*® Het gaat erom tijdens het leven schatten te
verzamelen voor de hemel: aflaten wissen zonden uit of vermin-
deren straffen die in het hiernamaals ondergaan moeten wor-
den. Het is dus zaak veel aalmoezen te geven en giften te doen.
Testamenten en lijsten van overledenen (necrologia) staan vol
gestichte jaardiensten (anniversaria) voor het opdragen van mis-
sen. Het wekelijks programma van de Historie van de H. Anna
spoort mensen aan om tot zo veel mogelijk heiligen te bidden:
dat vergroot de kans op vergiffenis. Teksten van de Historie van
de H. Anna eindigen vaak met de dringende oproep aan de lezer
om ook andere gelovigen er toe te bewegen om zo iedere dag te
bidden. ledereen moet meedoen aan de propaganda. Tegelijk
met dit dagelijks programma is er de opkomst van een andere
nieuwe praktijk: het samen bidden van het rozenhoedje (50x Ave
Maria) of de rozenkrans (150x).

Deze praktijk komt uit de kloosters waar ongeletterde leken-
broeders gewoon waren het Pater Noster te bidden, terwijl de
koormonniken de (150) psalmen zongen.

67 A.Tenenti, Lavie et la mort a travers I'art du XVe siecle’ in: Cahier des Annales, 8, (Parijs 1952),
Tractatus de arte bene moriendi, van de kartuizer Jacob de Jiiterbogk. 1470 B.N.Rés. Xyl 21. Op zes
van de elf afbeeldingen is Maria aanwezig naast de Vader en de Zoon bij de stervende.

68 S.Cassagnes-Brouquet, Louis XI ou le mécénat bien tempéré, (Rennes 2007); L.Delisle, Le cabinet des

manuscrits de la Bibliotheque Impériale (Parijs 1868).

86




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

- g

D e

Pt ol T T "y

Afb. 29: Anoniem werk, Maria met een rozenkrans, Les trés riches heures, Metz, ca. 1300-1310.

Vanaf de dertiende eeuw wordt het Onze Vader geleidelijk aan vervangen door de evange-
lische groet aan Maria (Ave Maria).* Daaraan wordt later nog een tweede deel toegevoegd.
De gewoonte om een kroon van bloemen op beelden van de Maagd Maria te plaatsen
maakt plaats voor het vlechten van een symbolische krans van gebeden, zoals op deze
twee miniaturen uit ‘Les Trés Riches Heures de Metz’, 1300-1310 (afb. 28-29) 7°. Rond 1460
zullen de Broederschappen van de Rozenkrans het bidden van de rozenkrans tot een ge-
zamenlijk gebeuren maken. Deze broederschappen bouwen soms voor hun gemeenschap
een kapel, waarin zich vaak retabels, schilderijen of andere afbeeldingen van de H.Annaen
haar familie bevinden. De franciscaanse Paus Sixtus IV verleent in 1480 een aflaat van zeven
jaar en zeven maal veertig dagen aan iedereen die de rozenkrans bidt in Keulen of elders. In
Keulen bestond een zeer actieve Broederschap van de Rozenkrans. Daar werden wonderen
toegekend aan de vingerreliek van de H. Anna. P. Dorlaent in de Dietse Historie vertelt hoe
een dominicaner broeder, die vanwege onkuise verleiding niet meer wilde leven, hiervan
verlost werd door Anna aan te roepen. In Legenda Sanctae Anna (1496) vertelt hij hoe de
maagd Gertrudis genezen wordt van een tumor na aanraking met de reliek van Anna.”

In een getijdenboek van Mechelen (?) wordt, voorafgaande aan het gebed tot Maria,

69 Cerbelaud, Marie, un parcours dogmatique, 133. Chapelet, rosaire et angélus. Het Ave Maria (Wees
Gegroet) zoals we het nu kennen, dateert uit de zestiende eeuw.

70 Metz, Bibliotheques-Médiatheques, Ms. BM 1588, fol. 108, fol. 248.

71 Brandenbarg, Heilig familieleven, 106-109.

87



i Ao ,i\ndm;;é

Afb. 30: Getijdenboek, Gebed naar Maria met de aflaten van Sixtus IV, Mechelen (?)
ca. 1500-1510.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

naar deze aflaten verwezen (afb. 30) 7% ‘Paus Sixtus die vierde heeft gegheven ... jaer aaflaet den
ghene die dit na volghende gebet lesen met drie ave marie voer dat beelden der selver marien staende
in der formen: “Weest ghegruet alder heilihste Maria moed (er) gods coninghinne des hemels, poerte
des paradijs en vrouwe der werelt’.

De dominicanen propageerden energiek deze nieuwe praktijk van de rozenkrans.”? Dat
resulteerde onder meer in het feest van Onze Lieve Vrouw van de Rozenkrans, na de slag
van Lepante tegen de Turken in 1571. Zij zijn er ook voorstander van om de rozenkrans
zichtbaar te dragen. Bij sommige illustraties in het artikel van Lejeune wordt een duidelijke
link gelegd tussen de verering van de H. Anna en Sint Servaas en de nieuwe praktijk van de
rozenkrans: een rozenkrans is rondom het lichaam van het kind Christus gewikkeld, een
man laat nadrukkelijk een rozenkrans hangen naast Maria en Jezus.” Charlotte van Savoye
bezat een twintigtal rozenkransen: in goud, zilvergoud, jade, kristal, koraal en parels.”> Op
een miniatuur van de Legende van de H. Adrianus, met Lodewijk XI en Charlotte van Savoye
in gebed verzonken, bestaat de randversiering uit rozenkransen.”® Op het schilderij ‘Het feest
van de rozenkrans van Praag’ (1506), vervaardigd te Veneti€, zien we dat Maria keizer Maxi-
miliaan een kroon van rozen opzet; mensen met rozenkransen in hun handen omringen
hem.Ook in getijdenboeken worden bloemen van allerlei soort maar vooral rozen gebruikt
als randversiering. ledere bloem staat voor een gebed dat opgezegd moest worden: zoveel
bloemen = zoveel gebeden. De besloten tuin op het middenpaneel van het drieluik van
Parijs symboliseert maagdelijkheid, en de opklimmende rozen verwijzen naar het verme-
nigvuldigen van gebeden door het bidden van de rozenkrans.””

De nieuwe praktijk van de rozenkrans wordt in de allereerste plaats gepromoot door de
elite.”* In de programma’s van de Historie van de H. Anna staat hoe men het bidden van de
rozenkrans heel concreet kan inpassen in het dagelijks leven. Via boeken en afbeeldingen
worden deze nieuwe praktijken verder gepromoot.

72 Den Haag, Koninklijke Bibliotheek, Hs. 71Gs3, fol. 62r.

73 Brandenbarg geeft als voorbeeld Jacob Sprenger: bij zijn propaganda voor de rozenkrans was
hij zeer effectief om in te spelen op deze eigentijdse ontwikkeling, hij verbindt de Broederschap
van de Rozenkrans met de verering van de H. Anna. Sprenger is overigens ook coauteur van
Malleus Maleficarum, dat de basis vormt voor de heksenvervolging.

74 Lejeune, De legendarische stamboom, 308, Museum van Darmstadt, Nederrijns -Westfaalse Mees-
ter,Keulen Wallraf-Richartz Museum. Hij citeert zonder afbeelding een Heilige Familie op een
rozenkransaltaar van Meester Hilgardus van Keulen in Dortmund, Museum Propsteikirche.

75 Chassagnes-Brouquet, Louis XI un mécénat bien tempéré,111-113.

76  Ambiihl, Le séjour du futur Louis XI, 97. Vienne, Oesterreichische National Bibliothek Saint
Adrien. De relieken van de H. Adrianus bevinden zich te Grammont. Lodewijk XI is daar
geweest toen hij op het kasteel van Genappe verbleef.

77 Cerbelaud, Marie, parcours dogmatique,111-124 : Lentrelacs de la doctrine et de la piété, 'image
liturgique de Marie.

78 Overde invloed van de elite zie : G. Bartholeijns, ‘Sociologies de la contrainte en Histoire,
Grands modeles et petites traces’, in: Revue Historique 131(Parijs 2007).

89



Sanat -

Afb. 31: Psalmenboek, Blijde boodschap met Gabriel. Op de vier hoeken David, Jesaja, Jeremia,
Daniél, Luik ca. 1230-1300.



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Excurs 4: boeken en afbeeldingen

Het aantal mensen dat in de vijftiende eeuw kan lezen en schrijven is beperkt. Door de
toename van het aantal officieren en ambtenaren en juristen aan het hof, wordt de kring
rond de adel breder. Steeds meer mensen in de handel zijn geletterd. Het is de tijd van
de boekdrukkunst en het humanisme. Maar niet iedereen heeft in gelijke mate toegang
tot deze nieuwe mogelijkheden: de kloof tussen arm en rijk blijft enorm, alsook tussen
mannen en vrouwen. Vrouwen die studeren en daarmee door willen gaan, mogen niet
aan het openbare leven deelnemen en willen meestal niet trouwen, zoals Isota Nogarela
(1418-1466).7°

In zijn analyse van de Historie van de H. Anna beschouwt Brandenbarg het boek als een
persoonlijk attribuut van de H. Anna. Ze heeft een sterke band met het boek, ze leert zelfs
lezen aan Maria. Toch is het boek als zodanig niet nieuw in de religieuze iconografie, en
vooral in relatie tot Maria. Bij de meeste en talloze voorstellingen van de Blijde Boodschap
wordt Maria verrast door de engel, biddend voor een opengeslagen boek (afb. 31).% Sinds
het Pseudo-Evangelie van Mattetis wordt Maria beschreven als een slotzuster: ‘Dit is de regel
die zij zichzelf had opgelegd: van de vroege ochtend tot het derde uur, legde zij zich toe op het gebed;
van het derde uur tot het negende uur was zij bezig met weven. Na het negende uur ging zij wederom
in gebed, totdat de engel van God haar verscheen en haar te eten gaf ®

Ook de auteurs van de Historie van de H. Anna structureren het bidden via het boek,
in navolging van Maria: zij is de persoon met gezag, het voorbeeld dat nagevolgd moet
worden. Op sommige voorstellingen van de familie van de H. Anna lijkt het als of ieder-
een de manier van leven van Maria als slotzuster navolgt. Door gebedenboeken te tonen
willen de geestelijken en de opdrachtgevers van de kunstwerken mannen en vrouwen
uitnodigen om de weg van bezinning te gaan via het boek. Maar voor vrouwen geldt dat
ze alleen deze boeken mogen lezen, geen andere. Naast de Navolging van Christus van
Thomas a Kempis en de preken van Jean Gerson, bezat Charlotte van Savoye acht getij-
denboeken.®

In de vijftiende eeuw gaan in toenemende mate miniaturen teksten illustreren, alsof
woorden alleen niet meer volstaan.® Zij willen geloofsmysteries ondersteunen, ten dienste
van de meditatie. Dat wordt hun specifieke functie: zij zijn een geheugensteun voor de

79 Crouzet-Pavan, Renaissances Italiennes, 476-481.

80 Den Haag, Koninklijke Bibliotheek, Hs. 76G17,fol. 1v. Zie ook Korteweg, Praal,ernst en emotie,
142,Hs. 76F 14, fol.19r.

81 Cerbelaud, Marie, un parcours dogmatique, 73 Marie comme moniale chrétienne.

82 Chassagnes-Brouquet, Louis XI ou le mécénat bien tempéré, 119-130.

83 Crouzet-Pavan, Renaissances, 484

91



Afb. 32: Zwarte-ogen-meesters, Anna met Maria en Jezus, Utrecht kalender, ca.1490-1500.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

gebeden en tegelijk begeleiden ze deze.™ Daarbij zien we een toename van miniaturen van

Maria.
Bij het altaar en in de getijdenboeken zien de gelovigen steeds dezelfde afbeeldingen

terugkomen. Bijvoorbeeld, de voorstellingen van de H. Anna, lezend in een boek en Maria
met het naakte Kind Jezus op haar schoot, of het rijke nageslacht van de H. Anna rondom
Maria en Anna, met in het midden Jezus (afb. 32-33).% De boodschap is steeds: de weg tot
het Heil verloopt via hen. De aanwezigheid van boeken op die afbeeldingen houdt de men-
sen een spiegel voor en draagt bij tot de verspreiding van de nieuwe praktijk.*

De felle godsdienstige controverse over de Onbevlekte Ontvangenis is gediend bij een
‘maximalistische’ voorstelling van Maria. Via de invoering van nieuwe feesten, voorstel-
lingen, beelden en retabels wordt de leemte van een vrouwelijke goddelijke component
ingevuld. Maria wordt steeds meer aangeroepen, samen met de Vader en de Zoon. De
auteurs van de Historie van de H. Anna en de opdrachtgevers van kunstwerken maken
dankbaar gebruik van boeken en van afbeeldingen om via de devotie tot de familie van
de H. Anna, het imago van Maria als een bijzondere vrouw, door God gezegend, te ver-
meerderen. Daarbij steunen zij op fundamentele waarden in de maatschappij van toen:
de overdracht van eer, afkomst en heiligheid. De nieuwe godsdienstige praktijken, het
bidden met een boek of van de rozenkrans, komen allemaal uit bij Maria en versterken
zo haar uitstraling.

Het rechter zijpaneel

a. De klassieke interpretatie

Sterling leest dit paneel als de stamboom van Sint Servaas, die ontspruit uit de borsten van
Ismeria,de zuster van de H. Anna,en van haar echtgenoot Eliud. Boven Ismeria bevindt zich
Elisabeth met daar boven haar zoon Johannes de Doper. Tegenover Elisabeth, haar broer

84

8s
86

D.Bruna, “Témoins de dévotions dans les livres d’heures a la fin du Moyen Age’, in: Revue
Mabillon 70 (1998) 127-161. In de getijdenboeken vond men losse prenten, met de hand
geborduurde werkjes, souvenirs van pelgrims: allemaal persoonlijke intieme “lieux de
mémoire”. Zie ook voor de rol van de randversiering: W. P. Gerritsen, ‘Meditation, Memory,
and marginal decoration in the Book of Hours of Catherines of Cleves’, in: Manuscripten en
miniaturen; Korteweg, Praal, ernst en emotie, 176.

Den Haag, Koninklijke Bibliotheek, Hs. 76Go, fol. 126v; Hs.135%19, fol. 140r.
Opdrachtgevers van monumenten zijn vaak ook kenners van boeken. Zie het verband
tussen geillustreerde Bijbels en de glas-in-lood ramen van de Koningskapel: Y. Christe, “Un
autoportrait moral et politique de Louis IX: les vitraux de sa chapelle’, in: La Sainte Chapelle
(Parijs 2007).




Afb. 33: Zwarte-ogen-meesters, Heilige Familie, laatste pagina, Utrecht kalender, ca.1490-1500.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Eliud. Daarboven, zijn zoon Emiden, de vader
van Sint Servaas, die het geheel ‘bekroont’. Be-
neden, de geknielde opdrachtgever, die bidt met
gevouwen handen (afb. 34).

b. Een andere kijk op het rechter zijpa-
neel

De titel van het triptiek: ‘Het leven en de familie
van de H. Anna’, is eigenlijk onvolledig. Hij gaat
voorbij aan de bloedverwantschap van Sint Ser-
vaas met Christus, die hier met grote stelligheid
geponeerd wordt. De oudst bekende afbeelding
van de stamboom van Sint Servaas dateert van
ongeveer 1160 (afb. 35).% Hij is daar even dui-
delijk afgebeeld als op het rechter zijpaneel. In
Parijs wordt de stamboom verdubbeld door de
schaduw van de takken op de rode achtergrond.
De bedoeling hiervan is onduidelijk, maar het
heeft een versterkend effect. Alle aandacht gaat
uit naar de rode achtergrond, de rode deken op
de knieén van Eliud en de rode jurk van zijn
vrouw. Eliud en Ismeria zitten op een stenen
bank, een bewijs van eerbied. De naam Eliud
komt niet vaak voor in de teksten van de Historie
van de H. Anna, wel als zoon van Ismeria, niet als
haar man. Maar op het handschrift van 1160 is
Eliud wel de man van Ismeria. Bij Jan van Dene-
marken heet de man van Ismeria, Ephraim. Op
dit paneel komt de naam Eliud twee keer voor.
Ismeria, wordt voor de derde keer afgebeeld.
Zij is rijk gekleed, draagt een snoer van parels
om haar hals en op haar hoofd een muts, ver-
sierd met een tros eikels in gouddraad. Met één

Afb. 34: Het rechter zijpaneel. De stamboom van Sint Servaas.

87 Berlijn/Krakau, Hs. Theol. Lat.q.188. Zie het artikel van Rob Diickers elders in deze bundel.

95




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 35: Genealogie van Sint Servaas, in het handschrift van Berlijn/Krakau,
ca. 1160.

hand wijst zij naar haar man (of naar Maria met Jezus) en met
de andere naar de opdrachtgever, die aan haar voeten zit. Eliza-
beth, haar zoon Johannes de Doper en Sint Servaas dragen als
enigen een aureool. Emiden, de vader van Sint Servaas draagt

een warme bontmantel. Hij is in gebed en zijn ogen zijn gericht
op zijn zoon. De stamboom mondt uit in een zwarte bloem met
daarop Sint Servaas. Deze positie van Sint Servaas, op gelijke
hoogte als Christus op het andere paneel, verleent hem een bij-
zondere status. In één hand houdt hij een kunstig bewerkte staf,
met de andere maakt hij een zegenend gebaar. Zijn koorkap is

afgezet met parels, en wordt samengehouden door een ronde
koormantelsluiting.* Op de voorgrond zien we een kanunnik, die een licht doorschijnend
koorhemd draagt en op zijn arm een schoudermantel van bont (almutium). Zijn handen
zijn niet evenwijdig samengevouwen: de linkerhand wijst naar het midden van het drieluik
met Anna, Maria en Jezus, en de rechter naar Sint Servaas. De afstamming van Sint Servaas
met Christus via een zus van Anna, wordt zelden zo sterk geponeerd.

c. De Sint-Servaas-verering

van Sint Servaas, die gebouwd is door bisschop Monulfus. In de achtste eeuw is er sprake
van een klooster. Meermaals lezen we dat er een basiliek gebouwd of herbouwd wordt,
zoals onder Karel Martel en later, in de tiende eeuw, onder Karel van Lotharingen.® Rond
1070-1087 verzoekt het kapittel van Sint-Servaas de monnik Jocundus een Vita te schrijven.
Hij was monnik van Fleury (nu St. Benoit-sur-Loire). Gauzlin, aartsbisschop van Bourges
(1014-1030), voorheen abt van dit klooster, spoorde zijn medebroeders reeds aan levens
van heiligen te schrijven.® Zoals toen gebruikelijk ontleent Jocundus ontbrekende stukken

88 Koldeweij Der gude Sente Servas, 224. Een koormantelsluiting uit de vijftiende eeuw is bewaard
gebleven in de Schatkamer van de Sint Servaaskerk.

89 T.Panhuysen,R.de la Haye avec la collaboration de N. Gauthier, Topographie chrétienne des cités de
la Gaule des origines au milieu du Vllle siecle, X11 Province ecclésiastique de Cologne, Maastricht (Tours
2002).

90 M. Gasmand, Les évéques de la province ecclésiastique de Bourges (milieu Xe-fin Xle siecle) (Parijs
2007) 101.

Gregorius, bisschop van Tours, maakt voor het eerst melding van een kerk boven het graf ‘
96



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJETIENDE EEUW

aan andere Vitae.*' In zijn Vita is voor het eerst sprake van Karel de Grote, en wel om de
kerk te herstellen en te restaureren.” Belangrijk voor ons is zijn verklaring dat Sint Servaas,
viaIsmeria,de zus van de H. Anna,verwant is met Christus. Tussen 1170 en 1183 schrijft de
hofdichter Hendrik van Veldeke, op verzoek van de gravin Agnes van Loon, de Sinte Servaas
legende, in de volkstaal.”s

Omdat passages uit de Vita tijdens het officie en op feestdagen worden gelezen, wordt
de inhoud ervan, in het bijzonder de verwantschap tussen Sint Servaas en Christus, ge-
meengoed. Zo zongen de kanunniken van de collegiale kerk van Maastricht vanaf Jocundus
totin 1795: ‘Met plechtige stem willen wij een hymne aanheffen voor sint Servaas onze leidsman en
ons verheugen om hem die naar het vlees geboren is uit hetzelfde geslacht als Christus’.% Ook in een
andere hymne, die zich breed verspreidde van Luik tot Passau, van Regensburg tot Friesing,
is sprake van bloedverwantschap van Sint Servaas met Christus (cognatum carnis).? Zoals bij
Maria, zal dit bijdragen aan het ‘witwassen’ van de boodschap. Sint Servaas wordt al zeer
vroeg vereerd in kerken van Trier tot Luik en van Kamerijk tot Utrecht.

In de periode tussen de Vita van Jocundus en de Servaas legende van Hendrik van Vel-
deke hebben de verschillende proosten van de kapittelkerk, machtige en rijke mensen die
allen nauwe banden onderhielden met het keizerlijk gezag, er alles aan gedaan om de kerk
te verfraaien en te verbouwen, zowel de westkant als de oostkant.” Om aflaten te verkrijgen
komen veel pelgrims op feestdagen de kerk bezoeken. De ‘Alheiligheid’ van Maria en haar
kroning wordt afgebeeld op het Bergportaal.”” Maar dit portaal geeft ook de bijzondere
plaats aan van Servaas binnen de familie van Christus: hij is er in gezelschap van Simeon,

91 R.DelaHaye (red.), Sint Servaas volgens Jocundus (Maastricht 2006, Vierkant Maastricht 41).

92 ].D.Janssens, In de schaduw van de Keizer, Hendrik van Veldeke en zijn tijd (1130-1230) (Zutphen
2007) 107.

93 Servaaslegende / Hendrik van Veldeke, vert. door L. Jongen en C. Schotel (Maastricht 1993,
Vierkant Maastricht 20).

94 Lejeune, De Legendarische stamboom, 326: ‘Hymnum solemni voce personemus, Ut Servatum
Praesulem laudemus, Quem de carnali progenie Christi natum gaudemus ; R. de la Haye, ‘Het
middeleeuws officie van het hoogfeest van Sint Servatius te Maastricht’,in: PSHAL 112 ( 1997);
CD Middeleeuwse Vespers van Sint Servaas in Maastricht, door de Schola Maastricht o.1.v. Alphons
Kurris.

95 E.Den Hartog, ‘Het Maastrichtse doksaal en het beeld van Attila’, in: De Maasgouw 112 (1993)
136 ;R. de la Haye, ‘Hymnen uit de Sint-Servaasliturgie’, in: De Sint Servaas. Tweemaandelijks
restauratie-informatie bulletin 56 (1990) 450-452.

96 Janssens, In de schaduw van de Keizer, 108-115.

97 Dekroning van Maria,de Dormitio (het ontslapen) van Maria,omringd door de apostelen,
en haar opstanding. Pas in 1950 wordt ‘Maria Tenhemelopneming’ door de constitutie de
Munificentissimus een dogma. Cerbelaud, 180-195, onderstreept het nauwe verband tussen de
Maria Tenhemelopneming en de Onbevlekte Ontvangenis. De Transitus Mariae komen uit
Syrische en Koptische tradities rond de vijfde eeuw.

97




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 36: De stamboom van Sint Servaas op de binnenste archivolt van het Bergportaal
in de Sint-Servaaskerk, midden dertiende eeuw (foto Régis de la Haye)

Johannes de Doper en Johannes de Evangelist.”® In de timpaanversiering staan Anna en
Ismeria tegenover elkaar, net zoals op het drieluik (afb. 36).” De gelovigen worden dus al
bij binnenkomst van de kerk gewezen op de hechte band tussen Maria,de H.Anna en Sint
Servaas. Van 1300 tot 1732 versieren taferelen van het leven van Sint Servaas het koordok-
saal in de kerk.'® Sinds de elfde eeuw heeft het kapittel van Sint-Servaas er alles aan gedaan
om in geschrift, liturgie en in steen de faam van de bloedverwantschap tussen Sint Servaas
en Christus te verspreiden. Het slaagt daar zo goed in dat Jacobus de Voragine in Itali¢, kan
schrijven:‘Joachim huwde een vrouw Anna genaamd; zij had een zus Ismeria. Deze Ismeria gaf het
leven aan Elisabeth en Eliud. Uit Eliud werd Eminem geboren en uit Eminem, Sint Servaas. Zijn
lichaam bevindt zich in de stad Maastricht, aan de Maas, in het bisdom Luik’.

98 A.M.Koldeweij,A.].]. Mekking, A.J. van Run, ‘Een studie over het Bergportaal en de Bergpoort
van de Sint Servaaskerk te Maastricht’,in: PSHAL, 113 (1977).

99 Amersfoort, Collectie Rijksdienst voor het Cultureel Erfgoed, 50.625.

100 E.Den Hartog, ‘Het voormalige gotische koordoksaal in de St.Servaakerk te Maastricht’ Sint
Servaas bulletin, 1992,62. ; E. Den Hartog,’Het Maastrichtse doksaal en het beeld van Attila’,in:
De maasgouw 112 (1993)

98



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

d. De verering van Sint Servaas en de H. Anna

De Vitae van St. Servaas zijn ouder dan de teksten van de Historie van de H. Anna. De devotie
tot Sint Servaas is dus ouder. Maar dat sluit niet uit dat ze later elkaar versterkt en beinvloed
kunnen hebben. Tot nu toe hebben historici hier geen aandacht aan geschonken. In de strijd
om de Onbevlekte Ontvangenis komt de familie van Maria en haar ouders, en daarmee ook
Servaas opnieuw in beeld. In de Middeleeuwen is men gevoelig voor eer,nog meer voor het
gewicht van aanzien uit het verleden.”' De ouderdom van de Vita met het verhaal over de
verwantschap tussen Jezus en Sint Servaas, via Ismeria, zuster van Anna, geeft kracht van
authenticiteit aan de nieuwe tekst over de geboorte van Maria en haar ouders. De legende
van Sint Servaas heeft vanwege zijn ouderdom of antiquitas een bijzondere waarde. Het is
dus geen toeval dat Voragine de legende van Sint Servaas citeert en verweeft in dit nieuwe
verhaal.

Wanneer Lejeune verwijst naar een dertigtal kunstwerken uit de vijftiende en begin
zestiende eeuw, waar Maria,de H. Anna en Sint Servaas samen op staan, bewijst hij indirect
de interactie tussen de devoties. Op die kunstwerken staat Sint Servaas weliswaar tussen
veel andere personen, maar hij is steeds herkenbaar in beeld. Hij onderscheidt zich van hen
door zijn naam, zijn staf, zijn mijter of zijn sleutel.

Op het doek van Darmstadt is Sint Servaas de enige volwassen man (afb. 37).'* Het ge-
zichtvan Jozef, tussen Anna en Maria is later toegevoegd. Sint Servaas heeft een boek in zijn
hand, net als de H. Anna. Met dit boek richt hij zich tot de gelovigen, als een herder, belast
met hun zielenheil. Het feit dat Sint Servaas tussen het grote nageslacht van de H. Anna zo
herkenbaar in beeld wordt gebracht, heeft ongetwijfeld bijgedragen tot de verspreiding van
zijn imago en zijn devotie gestimuleerd.

Bij de verdediging van de Onbevlekte Ontvangenis was de verering van de H. Anna, en
daarmee van Servaas, een onmisbare schakel. Tussen de veertiende en de zestiende eeuw
zijnerin de Nederlanden meer dan 319 kapellen waar de H. Anna wordt vereerd. In Duits-
land dragen meer dan 81 plaatsen, altaren, kapellen en broederschappen de naam van de
H. Anna. Haar verering wordt dus breed gedragen.'® In Maastricht, in de kerk van Onze
Lieve Vrouw, wijdt men in 1324 een kapel toe aan de H. Anna. Kort daarop wijden ook de
dominicanen in hun kerk een altaar toe aan Maria en de H. Anna.'* In 1339 stichten de
kanunniken van Sint-Servaas op hun beurt een kapel voor de H. Anna, naast het portaal van

101 J-M. Sansterre, L’autorité du passé dans les sociétés médiévales (Rome 2004).

102 Darmstadt, Hessisches Landmuseum, inv. nr. GK-4-1989-Mitte.

103 E.Gatz, St Anna in Diiren (Munchengladbach 1972) 158-160.

104 ).A.K.Haas, ‘De broederschap der kapelanen van de Onze-Lieve-Vrouwkerk te Maastricht’, in:
PJ. Ubachs, I.M.E. Evers (red.), Magister Artium, Onderwijs, Kerk en Kunst in Limburg, (Sittard
1992) 65-90. De Broederschap van de kapelanen van O.L.V.wordt in 1622 omgezet in het
college van de kleine kanunniken van de H. Anna.

99




Afb. 37: Meister des Ortenberger Altars, Die Heilige Sippe, 1430 (© Hessisches Landmuseum Darmstadt).




o Tae




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 38: Reliek van H. Anna, Schatkamer van Sint-Servaas (foto Régis de la
Haye).

de H.Maagd (Bergportaal). Bij die gelegenheid werden twee
relieken van de H. Anna verkregen dan wel gekocht. Op de
inventarislijst van deken Guillaume Lipsen in 1677 worden
deze relicken vermeld.'> Eén is bewaard gebleven en nog te
zien in een vitrine van de Schatkamer van Sint-Servaas (afb.
38). Tenslotte, een polychroom beeld van Anna te drieén, in
het gewelfvan de Lange gang, gebouwd rond 1475,vormt een
bewijs te meer van de verering van de H. Anna in de Sint Ser-
vaas (afb.39).'*

Het succes van de devotie tot de H. Anna samen met de
belangstelling voor Sint Servaas heeft Lodewijk X1 vast en ze-
ker gemotiveerd om zijn Koningskapel bij de Servaaskerk te
bouwen. Het succes leidde tot andere aanpassingen.

Het gebouw

In het midden van de vijftiende eeuw besluiten de kanunni-
ken het houten plafond van het schip van de Sint-Servaaskerk
te vervangen door een stenen gewelf. Door de toenemende belangstelling voor Sint Ser-
vaas voelden de kanunniken zich wellicht verplicht de kerk aan te passen.'” Het heeft er
alle schijn van dat de kanunniken midden vijftiende eeuw de bouwwerkzaamheden in alle
haast begonnen zijn, zonder de financiering rond te hebben. Om inkomsten te verwerven
probeert het kapittel rechten te doen gelden op grond van zeer oude privileges, zoals de
‘lammertiende’. De stad en haar inwoners hebben daar echter geen oren naar. Er ontstaat een
conflict tussen stad en kapittel dat zo hoog oploopt, dat de hertog van Bourgondié op 16
december 1440 aan de kanunniken een vrijgeleide moet verschaffen om hun huis te kunnen
verlaten.'® Uiteindelijke vinden zij een veilig heenkomen in Luik, waar zij een jaar blijven.

105 F.Bock, M. Willemsen, Antiquités sacrées conservées dans les anciennes collégiales de S. Servais et de
Notre-Dame & Maastricht, (Maastricht 1873). Liste des reliques consignées par Guillaume Lipsen
en 1677: « n°19. In alia maiori tripartita, argentea deaurat, est ... de costa S. Annae, de S. Agatha, S.
Victoria, de undecim millibus Virginum, de vestimentis B.M. Virginis ac SS. Simonis et Judae. » « n°32
In monili rotundo, variis lapillis adornato, est denuo de costa S.Annae”

106 Amersfoort, Collectie Rijksdienst voor het Cultureel Erfgoed, 50.623.

107 R de la Haye, ‘Geschiedenis van de Maastrichtse Heiligdomsvaart’, in: A.H. Jenniskens (ed.),
Hemelse trektochten (Maastricht 1990, Vierkant Maastricht 16).

108 RHCL/RAL, archiefvan Sint Servaas, inv. nr. 77, 16 december 1440; 78, bevelschrift van Filip
van Bourgondié...om de burger van Maastricht gevangen te nemen..22 juni 1441,82, Vidimus
van de akte van 9 juni 1442 waarbij Filip van Bourgondié en Jan van Heinsberg een einde
maken aan de geschillen...25 september 1455.

102



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Om de bouwwerkzaamheden te kunnen
voltooien wordt besloten dat de stad en de
heren van Maastricht, de hertog van Bra-
bant en de prins-bisschop van Luik, geza-
menlijk zullen bijdragen in de kosten. Een
ster, symbool van de stad, op een kapiteel
in het gewelf van het middenschip herin-
nert aan deze bijdrage. De stad en de heren
dragen financieel bij omdat meer pelgrims
ook meer inkomsten opleveren voor de
stad. De herinnering aan dit conflict stond
nog diep in het geheugen van de mensen
gegrift. Dat blijkt wel in 1463, twintig jaar
later, als Lodewijk XI, in zijn beschikking
bij hetstichten van zijn kapel hier rekening
mee houdt: hij geeft de stad zelf een som
geld om die zo te beleggen dat zij er zeker
vanis,niets te hoeven bijdragen in de bouw
van de kapel.'®

Oude teksten
De handschriften van Jocundus of van Afb. 39: Sint Anna te Drieén, in de “lange gang” in de
Hendrik van Veldeke dateren bijna alle- Sint-Servaaskerk, 1475 (foto Régis de la Haye)
maal,op een enkele uitzondering na, uitde
vijftiende eeuw. Het lijkt wel of in die tijd
het kopiéren van oude teksten over Sint Servaas een nieuw elan kreeg. Het is een bekend
gegeven in de Middeleeuwen dat wanneer autoriteiten veranderingen willen rechtvaardi-
gen of doorvoeren, ze op zoek gaan naar oude teksten om zich daarop te baseren.'*
Omdat de bedevaarten naar Sint Servaas op 13 mei en de Heiligdomsvaart zo succesvol
waren vonden de kanunniken het opportuun om oude teksten over hun heilige op grote
schaal te verspreiden. Het kopiéren en vertalen gebeurde in de scriptoria van de Begarden
of van de Kruisheren te Maastricht."" Nieuwe technische mogelijkheden werden aange-
wend om zoveel mogelijk mensen te bereiken. Het enig bewaard gebleven exemplaar van
het Blokboek van Sint Servaas vertelt ons in woord en beeld de legende en het tonen van de

109 RHCL, Raadsverdragen 1455-1472, inv.nr. 46, Indivieze Raad, fol. 51*.

110 Sansterre, L’autorité du passé.

111 H. Wouters, Catalogus van de tentoonstelling « Van Pen tot Pers » Middeleeuwse handschriften en oude
drukken uit Maastricht , Bonnefanten museum (Maastricht1962).

103



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 40: Steen van het doksaal, met de doop van Atilla
(foto Régis de la Haye).

relieken tijdens de Heiligdomsvaart."* Af-
beeldingen van de legende, zoals het doop-
sel van Attila die al in steen te zien waren
op het doksaal (afb. 40), worden ook in dit
Blokboek opgenomen (afb. 41)."'3 Hier is
dus duidelijk sprake van een uitwisseling
tussen steen en boek.

Symbolen
De feestdag van Sint Servaas, op 13 mei,
trekt veel pelgrims, maar dat is niets verge-
leken met de grote toestroom om de zeven
jaar in de maand juli.''* Deze bedevaart
naar Sint-Servaas van Maastricht wordt
in de vijftiende eeuw de Aexsche Vaert ge-
noemd, de ‘bedevaart van Aken’. De te ver-
dienen aflaten heten ‘die van Aken’ en de
relicken worden in Maastricht op dezelfde
wijze getoond als in Aken. Wellicht omdat
Maria in Aken vereerd werd en, behoort ook Sint Servaas niet tot haar familie?

In de vijftiende eeuw reageren de kanunniken van Aken onmiddellijk op de devotie tot
de H.Anna. Er wordt een altaar voor haar opgericht bij de kerk van O.L.Vrouw. Bij het to-
nen van de relieken veranderen zij de volgorde ten gunste van Maria: de linnen doek die

volgens de overlevering aan Maria heeft toebehoord, wordt getoond v66r de doek waarin
het Kind Jezus gewikkeld zou zijn. Zij besluiten hiertoe in de wetenschap dat in Diiren, op
enkele kilometers bij hen vandaan, een groot aantal pelgrims de relieken van de moeder
van Maria gaan vereren.

In de vijftiende eeuw krijgt de sleutel van Sint Servaas een andere betekenis dan in de
legende van Hendrik van Veldeke: wanneer deze aan Servaas de zelfde sleutel toekent als
die van Petrus, wil hij, tegen de achtergrond van de politieke machtsstrijd tussen de Paus en

112 Het blokboek van Sint Servaas, Le livre xylographique de saint Servais A.M. Koldeweij, PN.G.Pesch
ed. Clavis Kunsthistorische Monografieén 1 (Utrecht 1984). Het gotisch doksaal dateert uit de
viertiende eeuw, niet uit het midden van de vijftiende eeuw, 72-73.

113 Brussel, Koninklijke Bibliotheek van Belgié, hs.18 972,p.13

114 Boeren, Heiligdomsvaart, 10 000 pelgrims per dag in 1496.

104




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 41: Doopsel van Atilla uit het Blokboek van Sint Servaas (© Koninklijke Bibliotheek Albert I, Prentenkabinet)

de Keizer zeggen dat de keizer dezelfde macht heeft als de Paus."'s Met de opleving van de
bedevaarten gaat de sleutel een andere rol krijgen. De sleutel symboliseert dat Sint Servaas
dezelfde macht heeft om alle zonden te vergeven, als de Paus. Het verzoek van de kanun-
niken om meer biechtvaders te kunnen aanstellen moet in deze context gezien worden. Met
de bul van 10 april 1450 stemt paus Nicolaas IV hiermee in."*® Alvorens te biecht te gaan
werden de pelgrims uitvoerig over de rol van de sleutel geinformeerd. Hen werd bovendien
verteld dat de macht van Sint Servaas om zonden te vergeven authentieker is dan die van
andere heiligen: hij is immers de bloedverwant van Christus. Zo kan het datiemand in zijn
laatste uur Sint Servaas aanroept. Hij heeftimmers dezelfde macht als de H. Anna en Maria.
Dat blijkt uit het volgend gebed, in de Historie van de H. Anna: ‘O sinte servaes eerwaerdighe
biscop, Doet ons open die doer des hemels ende, Leide ons daer in overmits die cracht, Dyns heilighen

115 Janssens, In de schaduw van de keizer, 113. De sleutel staat pas in 1279 op een zegel van Sint-
Servaas.

116 Boeren, Heiligdomsvaart, 197: Ordinarius custodum, fol. 41'.

105



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

ghebedes in onsen Laetsten eynde amen’. ‘O heilighe moeder sinte anna wes ons een ewich troost
ende toeverlaet in alle onse noet ende doet ons op di doer des hemels’.!'” De sleutel, als symbool om
zonden te vergeven, geeft dus een nieuw elan aan de Heiligdomsvaart.

Het rechterpaneel van Parijs weerspiegelt de algemene overtuiging van die tijd dat de
verering van Sint Servaas en die van de H. Anna met elkaar verweven zijn en dat Servaas
binnen de familie van de H. Anna en Maria een bijzondere plaats inneemt. De oude ver-
ering van Sint Servaas leefde ook weer op door de verering van Anna. Na aanpassing van
gebouw, meer teksten en nieuwe prakrijk kortom goed ‘marketing’ kwam meer pelgrims
naar heiligdommen van Maria en Sint Servaas.

De mogelijke opdrachtgever: een rijke kanunnik

Volgens Le corps mécéne is de opdrachtgever een kanunnik; volgens historici uit de noordelijke
Nederlanden een kanunnik die waarschijnlijk verbonden is aan de kerk van H. H. Michiel
en Goedele te Brussel. Uit de kwaliteit van het drieluik blijkt dat de persoon zeer gefortu-
neerd was. Wie komt hiervoor in aanmerking? De bijzondere plaats van Sint Servaas op het
drieluik, doet me denken aan iemand van het Servaaskapittel. Binnen het vrije en keizerlijke
Sint Servaaskapittel is de belangrijkste functie die van proost. Sinds 1204 had de hertog van
Brabant het recht deze proost te benoemen. Zo kon hij iemand belonen vanwege verleende
diensten aan het hof, Vanaf het midden van de vijftiende eeuw onderhouden alle proosten
van Sint-Servaas nauwe banden met de hertogen van Brabant, die in Brussel verblijven. De
proosten zijn niet verplicht zich in Maastricht te vestigen. Nicaise van den Putte, raadsheer
en kapelaan van de kapel van Filips de Goede is proost van Sint-Servaas. Zijn opvolger in
Maastricht, Antoine Hanneron is de secretaris van Karel de Stoute."® In 1467 zal hij het
proostschap verruilen voor dat van Brugge, ten gunste van Giselbert van Brederode. Van
deze proosten is niet bekend of ze een bijzondere devotie hadden tot Sint Servaas. Dat geldt
wel voor Johannes Franciscus van Eynatten (14607-1530). Hij stamt uit een adellijke familie
en is geboren in het kasteel Obsinnich, dat zijn vader, Theobald van Eynatten, erfde."? Zijn
moeder, Catherina van Mulken, stamt uit een familie van Maastrichtse burgermeesters en
raadsheren. Johannes Franciscus is de vierde in de rij van zeven jongens en een meisje. De

117 Lejeune, De Legendarische stamboom, 328-332, ‘suverlije cranskijn van die heilige moeder anna’.

118 Hij klaagt bij Paus Julius I dat de inkomsten van een proost niet voldoende zijn. Deze
worden verhoogd met 14 zilveren marken per jaar. P: Doppler, ‘Lijst der proosten van het Vrije
Rijkskapittel van St. Servaas te Maastricht (800-1797)’,in: PSHAL 72 (1936).

119 A. Stassen, De la forteresse médiévale au Castel Notre-Dame (Voeren 2002). Remersdael ligt 20 km
van Maastricht.

106



DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

oudste zoon krijgt als voornaam Servaas.'*® Alle leden van de familie vervullen belangrijke
functies in de regio."" In 1480 wordt Johannes Franciscus aangenomen als kanunnik van
Sint-Lambertus te Luik. In 1482 wordt hij tot priester gewijd en krijgt hij een prebende in de
Sint-Servaas. Waarschijnlijk wilde Cornelius van Bergh hem al in 1483, namens Maximiliaan,
de latere keizer, aan het hoofd plaatsen van de abdij van Sint Truiden. Hij wordt te jong be-
vonden en trekt zijn kandidatuur terug, maar houdt er een toelage aan over.'* Voor bewezen
diensten ontvangt hij van bisschop Johan van Horn de som van 1000 ponden en van de stad
Maastricht 200 gulden.'* Hij wordt deken van de kerk van Onze Lieve Vrouw van Kortrijk
en kanunnik van de H.H. Michiel en Goedele te Brussel. In 1485 wordt hij tot proost van het
Sint Servaaskapittel benoemd. Hoe heeft zijn verering voor Sint Servaas gestalte gekregen?
Boven de crypte van Sint Servaas, rechts van het hoofdaltaar, sticht hij een altaar gewijd aan
de Maagd Maria en aan Sint Servaas. Dit altaar werd tegelijk met de Koningskapel van Lode-
wijk XI geconsacreerd: ‘ De aangebouwde kapel die gewoonlijk de Koninklijke genoemd wordt, is door
Lodewijk koning der Franken, die kort geleden overleden is, begonnen en gegrondvest en begiftigd met
inkomsten en voor de laatste vijf jaren tezamen met de voorgenoemde twee altaren ingewijd’.'* In een
akte uit 1501 lezen we dat hij voor de tweede keer geld geeft om op dit altaar dagelijks een mis
te laten opdragen.' In het zelfde jaar laat hij rond het koor een hek met vier koperen pilaren
plaatsen. Matheus Herbenus, tijdgenoot en medebroeder van Johannes Franciscus van Eynat-
ten, heeft weet van dit project en is er zeer enthousiast over: ‘Maar hoe degelijk en fraai het koor
van de Sint-Servaas kerk deze zomer versierd is, kan men nu zeer gemakkelijk zien, terwijl het hoofdal-
taar binnenkort verfraaid moet worden met vier koperen kolommen die er tot nu toe aan ontbreken’.'*¢
V66r en na de moord (1482) op Lodewijk van Bourbon, bisschop van Luik, is de religi-
euze en politieke situatie zeer complex en gewelddadig. Johannes Franciscus van Eynatten
is van mening dat de vrede alleen door tussenkomst van Sint Servaas zelf hersteld kan wor-
den. In april 1488 krijgt hij het voor elkaar dat de hele stad zich schaart achter het schrijn
van Sint Servaas, de ‘Noodkist’. Pas in 1497 wordt er vrede gesloten. Bij die gelegenheid
laat hij in de St. Janskerk, de parochiekerk naast de Sint-Servaas, een altaar toewijden aan
de H.Maagd en aan Alle Heiligen. Hij kiest er voor niet begraven te worden in de kerk van

120 De tweede zoon Maximiliaan wordt landcommandeur van de commanderij van de Duitse
Orde te Alden Biesen bij Maastricht. De naam Anna komt in de familie veel voor.

121 A.A Vorsterman van Oyen, G.D.Franquinet, Annuaire généalogique, Eynatten (1874). Eynatten is
eendorp in de omgeving van Aken.

122 P Harsin, Etudes critiques sur I'histoire de la principauté de Liege 1477-1795. La principauté de Lizge a
la fin du régne de Louis de Bourbon et sous celui de Jean de Hornes, 1477-1505 (Luik 1957) 109.

123 RHCL./GAM, Raadsverdragen 1485-1489, fol.127.

124 M. Herbenus, De Trajecto instaurato, Over hersteld Maastricht, M. van Heyst, SIGS (Roermond
1985) 39-43.

125 RHCL / RAL, archief S. Servaas, Apotheca liberae imperialis ecclesiae sancti Servatii, ordine alphabetico
disposita, 1769, 235.

126 Van Heyst, De Trajecto, 43.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

de H.H. Michiel en Goedele, waar hij eveneens kanunnik is, maar boven het graf van Sint
Servaas, in het koor, véér het altaar dat hij zelf heeft gesticht.'

Brandenbarg heeft vastgesteld dat zijn medekanunniken nauwe banden onderhielden
met humanisten die actief de devotie tot de H. Anna wilden promoten. Zo werd Matheus
Herbenus zeer gewaardeerd door de kartuizer Peter Dorlaent.'** Deze is al vaker geciteerd
in verband met het drieluik van Parijs en de teksten van Historie van de H. Anna. Door tus-
senkomst van een medekanunnik komt Herbenus in contact met Judocus Beissel van Aken.
Beissel is raadsheer van keizer Maximiliaan maar vooral iemand die vurig ijvert voor de
devotie voor ‘de rozenkrans van de H. Anna’.' Zijn werk ‘Rosarium de Sancta Anna’ draagt
hij op aan Johan Trithemius, abt van Sponheim.'*® Herbenus gaat ook naar Sponheim om
Trithemius te ontmoeten. Trithemius zal over Herbenus schrijven: ‘Hij is een geleerde, een
uitmuntend filosoof en musicus, iemand die een brede kennis paart aan een scherpzinnig verstand, een
goede spreker, iemand die de kunst verstaat verzen en proza te schrijven’.'?' De humanist Trithemius
stimuleerde al zijn vrienden de leer van de Onbevlekte Ontvangenis in woord en geschrift

te verdedigen.'?* Herbenus zal in zijn geschrift:
‘Contra Wigandum Cauponis ord. praedic. de Pu-
rissima Conceptione beatae Mariae semper Virginis
liber I’ de Onbevlekte Ontvangenis verdedigen
tegen een dominicaan uit Frankfurt. Van dit ge-
schrift is alleen de titel bewaard gebleven. Her-
benus gaf ook geld om een gezongen mis te lezen
op het feest van de “Purificatio Mariae”, 2 febru-
ari.' Dat humanisten deze nieuwe leer uitdra-

gen, wordt nauwelijks gezegd. Een kanunnik

Afb. 42: Detail van linker zijpaneel.

127 Bij de laatste restauratie is zijn graf verplaatst naar achter in het schip.

128 H.H.E. Wouters, ‘Matheus Herbenus (1451-1538) een humanist van het eerste uur’, in: Miscellanea
Trajectensia LGOG 4,(Maastricht, 1962) 263-329. Dorleant: "Mathei Herbeni poéta laureati epygramma
ad lectores’; zie ook Van Leeuwen, Matthaeus Herbenus, humanist van het Sint-Servaaskapittel.

129 Brandenbarg, Heilig familieleven,106.

130 Brandenbarg, Heilig familieleven, 284-285. De Vita gloriosissime matris Annae christipare virginis
Marie genetricis ab ascensio in compendium redacta ex historia suavissima eiusdem matris Anne ab
religiosissimo viro F. Dorlando ordinis Carthusiensis in zelem theuthonice prius edita’. Badius voegt
aan zijn samenvatting van de Dietse historie het bekende rozenkransgebed van Beissel toe.
Verscheen tegelijk met de Vita Jesu Christi van Ludolphus van Saksen. De verspreiding is
omvangrijk: meer dan vijftien edities voor 1542.

131 Trithemius, Catalogus illustrium virorum Germaniae.

132 Robert Gaguin (1440-1502),van de universiteit van Parijs.

133 Doppler, P, Nécrologe de la confrérie des chapelains (Maastricht 1897) 142-143.

108




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

van Sint-Servaas, onder proost J. van Eynatten,
heeft dus heel concreet partij gekozen véér de
Onbevlekte Ontvangenis. En hij was zeker niet
de enige.'3 De stellingname van Herbenus, zijn
netwerk van relaties en die van proost Johannes
van Eynatten maken het aannemelijk dat het
Sint Servaaskapittel in die tijd het middelpunt
vormde van een groep geestelijken die een gro-
tere plaats willen toekennen aan Maria.

Gezien zijn financiéle middelen, zijn leven
in Brussel en rekening houdend met zijn bij-
zondere verering voor Sint Servaas is Johannes
Franciscus van Eynatten een goede kandidaat
als opdrachtgever van het drieluik. In de vijf-
tiende eeuw laat een opdrachtgever zelden
zijn naam zetten op een kunstwerk. Wel laat
men aanwijzingen achter die ons op zijn spoor
kunnen zetten. Misschien is de achtergrond op
het linkerpaneel, tussen Emerentia en Anna,
een dergelijk spoor (afb. 42). Het doet me
denken aan het kasteel van de familie Eynat-
ten te Obsinnich. De familie van Eynatten is
de eerste ons bekende eigenaar van dit kasteel
(nu eigendom van het bisdom Luik). Glooi-
ende heuvels vormen de achtergrond van het
kasteel. Tot 1914 bevond zich een vijver op de-
zelfde plek als op hetdrieluik (afb.43)."3 Rond
1880 is het hoofdgebouw uitgebreid vanaf de
schoorsteen. Op de fagade zijn de oude hoek-  Afb. 44: Het kasteel, oudste gedeelte met hoekstenen
stenen nog zichtbaar (afb. 44). De dakramen  (foto auteur).

boven de ramen van de voorgevel, een nieu-
wigheid in de vijftiende eeuw, staan op dezelfde plaats als op het drieluik. Op het paneel
hebben de oude ramen een versiering, in de vorm van een boog, die in de mode was in

134 Brandenbarg, Heilig familileven ,177-299-301. De naam van Nicolas Symonis als karmelieten
komt voor in verschillende edities van Historie van de H. Anna, waarin Ismeria wordt geplaatst
voor de geboorte voor Anna. Deze naam komt ook bij de kanunniken van Sint-Servaas voor,
als bewaarder van de Schatkamer. Hij leefde in onmin met zijn confraters véérdat hij in 1477
verdwijnt uit Maastricht.

135 Metdank aan T. Broers.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Afb. 45: Spaanse Gouvernement, Museum aan Afb. 46: Wapen van de familie van Eynatten, naar :
het Vrijthof, Maastricht (foto auteur). Notices Généalogiques sur la Famille Eynatten,
door G. Franquinet.

de regio. Ze zijn nog te zien op de voorgevel van het vroeger Spaans Gouvernement te
Maastricht (afb. 45). Tot in de achttiende eeuw was er achter het kasteel een boerderij.
Dat zouden de gebouwen kunnen zijn op de afbeelding op het drieluik (zie afb. 42).In
de vijver is een stelletje vogels te zien die op zwanen lijken, maar ze hebben geen snavel.
Op het wapenschild van de familie van Eynatten bevinden zich heraldieke vogels zonder
poten en zonder snavel ‘merletten’ genoemd (afb. 46).'3 Allemaal details die mogelijk
verwijzen naar het kasteel van deze beroemde familie.

Conclusie

Sinds de eerste eeuwen van het christendom zien we dat de functie van Maria en haar plaats
binnen het heilsbestel evolueert op grond van nieuwe denkbeelden. Zo ook in de vijftiende
eeuw. In deze periode bereikt de theologische controverse rond de Onbevlekte Ontvange-
nis van Maria haar hoogtepunt. Vlak voor de Reformatie wordt niet meer de traditionele
leer van Augustinus en Thomas over Maria gevolgd. Ondanks de verschillende opvattingen
tussen religieuze orden wordt de gedachte dat Maria wel vrij is geweest van de erfzonde
gemeengoed. De ‘Mariologie haute’, de beweging die in de verering van Maria het verst
gaat, heeft het pleit gewonnen. In dit geschil draait alles weliswaar om Maria, maar om haar
Alheiligheid te versterken gaan de voorstanders van de Onbevlekte Ontvangenis ook de
ouders van Maria, Joachim en Anna verheerlijken.

136 De familie spreuk is: “Enatent vel evolent”.




DE VERERING VAN DE H. ANNA EN SINT SERVAAS OP EEN DRIELUIK UIT DE VIJFTIENDE EEUW

Het succes van deze verering wordt bestempeld als ‘volks’, in de zin van: komend van
onderafen dus gedragen door het volk. Maar in die tijd hadden alleen de geestelijkheid en de
maatschappelijke elite de middelen om hun nieuwe overtuiging op brede wijze te versprei-
den. Alleen zij konden de ‘nieuwigheid’ opleggen, en zij moesten die ook goedkeuren. Het
volk moest wel volgen.'¥” Dat zien we opnieuw na de dogmaverklaring van de Onbevlekte
Ontvangenis door Pius IX in 1854: geestelijken halen het beeld van Maria in de kerken naar
voren, feitelijk en symbolisch.'*® Zij zijn het die aangepaste gebeden schrijven en processies
organiseren, en ook dan is er een toename van kapellen, gewijd aan de H. Anna.

Door de Reformatie verdwijnt de heiligenverering grotendeels in de Verenigde Pro-
vincies en krijgen kapellen een andere bestemming. In de loop van de zestiende en de ze-
ventiende eeuw neemt in de katholiek gebleven streken het aantal afgebeelde familieleden
rond de H. Anna en Maria sterk af. Alleen Joachim en Jozef blijven over. Kanunnik Maximi-
liaan van Eynatten,een familielid van Joannes Franciscus van Eynatten,wordt in 1621 door
bisschop Malderus van Antwerpen belast met de taak om in de teksten van de ‘Historie van
de H. Anna’,de twee andere huwelijken met Cleophas en Salome te schrappen.'* Ook de H.
Anna en Sint Servaas verdwijnen naar de achtergrond, bedevaarten nemen af en daarmee
verliezen het kapittel en de stad een belangrijke bron van inkomsten.'®

Met recht roept Kendall historici op te achterhalen waarom Lodewijk XI zijn kinderen
de voornamen van de ouders van Maria, Joachim en Anna geeft. Als lid van de elite legiti-
meert Lodewijk XI, op zijn beurt zo de ‘nieuwe leer’. In zijn bibliotheek stonden naast de
Legenda aurea van Jacobus de Voragine, de Openbaringen van de Heilige Brigida ook een Leven
van St. Servaas, dit laatste ingebonden in blauw velours, versierd met het wapenschild van
de koning.'#

De Koningskapel gesticht in de Sint-Servaas is dus niet een grillige keuze van een wispel-
turige prins geweest. Ook de band van Sint Servaas met Karel de Grote en de vele relicken
van het H. Kruis ter plaatse hebben naar mijn mening een belangrijke rol gespeeld bij zijn
keuze. Gezien de historische en religieuze context kon de band van Sint Servaas met de
familie van Maria hem alleen maar bekoren.

De talrijke schatten in kerkgebouwen, musea en bibliotheken getuigen hoezeer de ver-
eringvande H.Annaen die van Sint Servaas met elkaar verbonden waren en de belangrijke
rol die de geestelijkheid en de elite hierbij gespeeld hebben. Om dat te begrijpen is en blijft
het drieluik een opmerkelijk oeuvre, een eyeopener, een belangrijk ‘lieu de mémoire’.

137 Zie Bartholeyns, Sociologies de la contrainte.

138 P.Diriken, Geogids Halle (Kortessem 1998) 36.In 1867 in de kerk van Hal werd het Mariabeeld,
waar Lodewijk XI kwam bidden en waar Joachim ligt begraven van de zijkapel verplaatst naar
het koor.

139 Brandenbarg, Heilig familieleven,179.

140 De kapel van de H. Anna wordt de kapel van de H. Barbara.

141 Cassagnes-Brouquet, Louis X1 ou le mécénat bien tempéré, 129.



