
Skript Historisch Tijdschrift • Kloveniersburgwal 48, Kamer E2.04/5 •1000 BP Amsterdam• 

www.skript-ht.com • skript-fgw@uva.nl 

 
 

 
Artikel: Dialoog tussen heden en verleden: Kritische geschiedenis en mythische 

geschiedschrijving  

Auteur: Puck Limburg 

Verschenen in Skript Historisch Tijdschrift, jaargang 42.4, 42-47. 

© 2020 Stichting Skript Historisch Tijdschrift, Amsterdam 

p-ISSN: 0165-7518  

e-ISSN: 3051-2506 

 

 
Skript Historisch Tijdschrift is een onafhankelijk wetenschappelijk blad dat viermaal per jaar 

verschijnt. De redactie, bestaande uit studenten en pas afgestudeerden, wil bijdragen aan 

actuele historische debatten, en biedt getalenteerde studenten de kans om hun werk aan een 

breder publiek te presenteren.  

 

 

 

 

http://www.skript-ht.com/
mailto:skript-fgw@uva.nl


42.

at maakt geschiedenis an-
ders dan fictie? Geschiede-
nis en fictie lijken in een 
aantal aspecten op elkaar: 
beiden zijn verhalend, met 
een ongrijpbaar onder-
werp en hebben baat bij 

een goede beheersing van de schrijfkunst. 
Toch is er een fundamenteel verschil: ge-
schiedenis tracht zich op de waarheid te 
berusten. Geschiedenis gaat over wat er 
echt gebeurd is. Fictie, daarentegen, heeft 
hoogstens een dubieuze connectie met de 
realiteit. Geschiedenis ontleent haar auto-
riteit als wetenschap aan haar band met 
de werkelijkheid. Het is dan ook niet ver-
rassend dat toen de gelijkenis tussen ge-
schiedenis en literatuur werd benadrukt 
in Hayden White’s Metahistory (1973) 
veel historici onrustig werden.1 Wat blijft 
er over van geschiedenis als ze het gezag 
over de waarheid verliest?			 
	 Het is juist deze ambiguïteit ten 
opzichte van het fictieve die de geschiede-
nis kracht geeft en eindeloos boeiend 
maakt. Mythes kunnen immers in samen-
levingen een soortgelijke functie als ge-
schiedenis vervullen: een verklaring en 
legitimatie van het bestaande nu geven, 
ongeacht of die in de realiteit gegrond 
zijn. De kracht van de geschiedweten-

Dialoog tussen heden en 
verleden:
Kritische geschiedenis 
en mythische 
geschiedschrijving
Puck Limburg

W
schap ligt niet alleen in het ontmaskeren 
van dat soort mythes, maar in het kunnen 
re-evalueren van het heden op basis van 
een kritische studie naar het verleden. 
Historisch onderzoek zou daarom ideali-
ter niet alleen opvattingen over heden en 
verleden ontkrachten of verklaren, maar 
ook bepeinzen en bekritiseren. Een com-
binatie van nieuwe cultuurhistorische me-
thoden en cultuurkritische theorie kan 
bijdragen aan een dergelijke reflectieve 
geschiedschrijving. Hierbij spelen de ver-
houding tussen ‘geschiedenis en mythe’ 
en ‘heden en verleden’ een belangrijke rol. 
De discontinuïteit tussen concepten en 
begrippen uit het heden en verleden kan 
worden gebruikt als een mogelijkheid tot 
re-evaluatie van het heden. 	 		
	 Oorsprongsmythes zijn wellicht 
het beste voorbeeld van de verklarende en 
legitimerende functie van mythes in sa-
menlevingen. Ze verklaren het bestaan 
van een samenleving en geven die zo bete-
kenis; de samenleving bestaat met een re-
den en een doel en is niet een willekeurig 
verschijnsel.2 De legitimerende functie 
van de oorsprongsmythe houdt de manier 
waarop een samenleving functioneert in 
stand. Een concreet voorbeeld hiervan is 
‘The myth of the Founding Fathers’ in de 
Verenigde Staten, waarbij het verhaal van 

Dialoog tussen heden en verleden



43.Skript Historisch Tijdschrift

" het ontmoedigen van refLectie over de 

aard van de mythe is tegelijkertijd deel 

van diens essentie."

dialoog met de geschiedenis kan aangaan. 
Men kan de werkelijke historische noties 
in de mythe gaan onderzoeken; hoe zat 
het echt? Anderzijds kan men proberen te 
begrijpen hoe de mythe tot stand heeft 
kunnen komen en waarom: hoe is dit nar-
ratief ontstaan en wat legitimeert het?8 In 
beide gevallen wordt een relatie tussen 
heden en verleden benadrukt. De reflectie 
beslaat immers juist die verhouding tus-
sen heden en verleden, tussen hetgeen 
wat gebeurd zou zijn en de implicaties 
daarvan of daarover voor hetgeen dat nu 
is. Het is de wisselwerking tussen verle-
den en heden die de reflectie belangrijk 
maakt. Waar houdt mythe op en begint 
geschiedenis? 					   
	 Heden en verleden zijn inherent 
met elkaar verbonden. Het heden komt 
constant voort uit het verleden en met 
elke minuut die in het heden verstrijkt 
komt er een in het verleden bij. ‘History 
always constitutues the relation between a 
present and its past’ schreef John Berger 

in Ways of Seeing (1972).9 Geschiedenis 
geeft inzicht in de relatie tussen heden en 
verleden, in de zin dat de manier waarop 
geschiedenis tot stand komt een hoop zegt 
over de manier waarop het heden zichzelf 
en de werkelijkheid begrijpt en ervaart. 
Berger spreekt over ‘learnt assumptions’ 
met betrekking tot kunst. Zo moet kunst 
mooi zijn en van genialiteit blijken. Deze 
aangeleerde maar niet in de ‘world as it is’ 
gefundeerde aannames bepalen de mate 
waarin men een kunstwerk kan zien en 
begrijpen. Dergelijke cultureel bepaalde 
aannames spelen volgens Berger ook een 
rol in de manier waarop men het verleden 

de stichting van de V.S. en de idealen 
waarop deze gebaseerd zou zijn, worden 
verheven tot een bijna sacrale status.3 My-
thes naturaliseren culturele concepten en 
opvattingen: ze laten ze vanzelfsprekend 
en legitiem lijken. Deze beschrijving van 
mythen komt men voor het eerst tegen in 
Roland Barthes' Mythologies (1957). 
Hierin zet hij uiteen hoe mythes, opgevat 
als semiotische systemen van betekenis, 
werken om in de samenleving bepaalde 
ideologisch beladen noties en concepten 
te legitimeren door deze als natuurlijk te 
presenteren.4 					   
	 Hoewel Barthes voornamelijk 
schrijft over de rol van mythes in zijn ei-
gen hedendaagse context, speelt geschie-
denis wel een belangrijke rol bij zijn con-
cept van mythen: ‘[M]yth deprives the 
object of which it speaks of all History.’5 
Mythe verandert het historische in het na-
tuurlijke en door het historische van zijn 
historiciteit (en dus mate van verander-
lijkheid) te ontdoen, wordt er een soort 

vanzelfsprekendheid van het concept in 
kwestie gecreëerd.6 Mythen, door het ont-
breken van historiciteit, lijken daarom 
vanzelfsprekende noties met een inheren-
te betekenis die niet te betwijfelen is. Bar-
thes spreekt daarom ook van ‘inflexion’: 
het ontmoedigen van reflectie over de 
aard van de mythe is tegelijkertijd deel 
van diens essentie.7 				  
	 Dit idee, het aansporen tot reflec-
tie in verband met geschiedenis, is inte-
ressant. Het veronderstelt immers dat 
historistisch denken altijd een mate van 
reflectie behelst. Barthes ziet dan ook twee 
manieren waarop zijn concept mythe een 



44.

begrijpt en betekenis geeft aan het heden. 
Men kijkt altijd vanuit het eigen referen-
tiekader. Deze hedendaagse aannames 
verduisteren en vervormen de blik op het 
verleden; ‘they mystify rather than cla-
rify.’10						    
	 Het verleden informeert het zelf-
begrip van het heden in de vorm van my-
the of geschiedenis. Tegelijkertijd bepaalt 
het heden echter het begrip van het verle-
den door de eigen aannames over de we-
reld. Qua betekenis zijn de twee afhanke-
lijk van elkaar en het is daarom belangrijk 
dat hun onderlinge dialoog zoveel moge-
lijk kritisch benaderd wordt. Hoe leven 
ideeën uit het verleden voort in het heden 
en in hoeverre kijkt het heden door de ei-
gen bril naar het verleden? Barthes en 
Berger behandelen in zekere zin elk een 
andere zijde van dit probleem. Barthes 
mythes beslaan de mate waarin een ver-
vormd verleden praktijken in het heden 
legitimeert, terwijl Berger meer de nadruk 
legt op de rol van het heden met betrek-
king tot het begrijpen van het verleden. 		
	 Deze ideeën van Barthes en Ber-
ger kunnen in verband gebracht worden 
met het concept ‘culturele narratieven’ in 
de nieuwe cultuurgeschiedenis.11 Een cul-
tureel narratief is een concept of opvatting 
waar een samenleving een bepaalde mate 
van zelfbegrip aan ontleent. Deze geeft in-
zicht in de manier waarop historische ac-
toren hun eigen wereld begrepen.12 De na-
druk ligt hierbij op de functie en 
veranderlijkheid van taal, metafoor en 
symbolen in een cultuur. Dit idee van de 
nieuwe cultuurgeschiedenis moet niet 
verward worden met het doel dat de idee-
ën- en mentaliteitsgeschiedenis zichzelf 
stelt. Hoewel deze twee stromingen uit el-
kaar voortkomen en sterk gerelateerd zijn, 
hebben ze toch verschillende fundamen-
tele aannames. Waar nieuwe cultuurge-
schiedenis zich bezig houdt met het be-
grijpen van de manier waarop een cultuur 
betekenis creëert aan de hand van cultu-
rele representaties, meent de ideeën- en 
mentaliteitsgeschiedenis de achterliggen-

de ideeënwereld ook daadwerkelijk te 
kunnen begrijpen.13 Van belang is in ieder 
geval de notie dat een wereld met andere 
regels, (denk)structuren, begrippen en 
concepten ook anders werkt. 			 
	 Een werk dat concreet de gevol-
gen van een discrepantie in denkstructu-
ren tussen twee tijdskaders benoemt, is 
Edmund P. Thompson’s ‘The Moral Eco-
nomy of the English Crowd in the Eigh-
teenth Century’ (1971). In dit werk ver-
klaart Thompson de 18e-eeuwse Engelse 
voedselrellen aan de hand van het verval 
van de ‘moral economy’ in het kader van 
de opkomst van het kapitalisme. Thomp-
son stelt tegelijkertijd dat ditzelfde kapita-
lisme een nieuw wereldbeeld met zich 
meebracht waarbinnen moderne historici 
de voedselrellen slechts in kapitalistische 
noties van ‘economic reductionism’ kon-
den interpreteren.14 Thompson beschrijft 
niet alleen hoe historische verandering in 
denkstructuur historische fenomenen kan 
verklaren, maar ook hoe die denkstructu-
ren op hun beurt weer invloed hebben ge-
had op hoe er in het heden naar het verle-
den wordt gekeken. Hij werpt op deze 
manier mooi licht op de complexe maar 
belangrijke wisselwerking tussen heden 
en verleden.					   
	 Een dergelijk bewustzijn van de 
wisselwerking tussen heden en verleden is 
ook te vinden bij gendergeschiedenis. In 
‘Gender: A Useful Category’ (1986) be-
schrijft Joan Wallach Scott gender als een 
constructivistisch, historisch veranderlijk 
concept en primaire betekenisgever van 
machtsverhoudingen.15 De historiciteit 
van gender maakt dat de mate waarin he-
dendaagse en historische genderpercep-
ties van elkaar verschillen, ook inzicht kan 
geven in diens huidige werking. Omdat de 
constructie van gender verbonden is met 
machtsverhoudingen, geeft het ook in-
zicht in de mate waarop macht opereert 
en zichzelf legitimeert. Hoe worden 
machtsstructuren en -verhoudingen gele-
gitimeerd? Wie krijgt agency in een maat-
schappij en waarom? ‘The point of new 

Dialoog tussen heden en verleden



45.Skript Historisch Tijdschrift

historical investigation [met betrekking 
tot gender] is to disrupt the notion of fixi-
ty’, en het aanzetten tot kritische histori-
sche reflectie, met alle consequenties van 
dien.16 Queergeschiedenis destabiliseert 
op een soortgelijke manier de ‘fixity’ van 
hedendaagse concepten. Queer omvat al-
les dat niet (cis)heteronormatief is. Het 
erkennen van het bestaan van zogenaam-
de queeridentiteiten in de geschiedenis, 
als wel de manier waarop deze identitei-
ten binnen hun eigen tijdskader tot stand 
kwamen en begrepen werden, destabili-
seert hedendaagse opvattingen over de 
werking van gender en seksualiteit.17		
	 Het heden is in haar zelfbegrip af-
hankelijk van het verleden. ‘Moderniteit’ 
en ‘premoderniteit’ zijn geen vaststaande 
noties maar van elkaar afhankelijke con-
structies. Als basisaannames over het pre-
moderne veranderen, veranderen ook ba-
sisaannames over het moderne.18 Dit 
laatste heeft implicaties voor niet alleen 
de mate waarin heden en verleden begre-
pen worden, maar ook de geschiedenis 
zelf. Het nu moet zich dan opnieuw positi-
oneren ten opzichte van het verleden en 
de toekomst. Het verleden heeft dan, door 
foutieve aannames van het heden over het 
verleden te ontkrachten, dezelfde denk-
structuren die die foutieve aannames mo-
gelijk maakte, gedestabiliseerd. 			 
	 Dergelijke destabilisatie kan wor-
den begrepen als een ingrijpende veran-
dering in de ontologische structuur van 
het heden. Dit geldt overigens niet alleen 
voor de mate waarin het heden het verle-
den beperkend interpreteert, maar ook 
voor de manier waarop het Westen 
niet-Westerse culturen en geschiedenis-
sen begrijpt. Dipesh Chakrabarty toont in 
Provincializing Europe. Postcolonial 
Thought and Historical Difference (2009) 
de limieten van de Westerse geschied-
schrijving bij het volledig kunnen repre-
senteren van de niet-Westerse geschiede-
nis en ervaring. ‘We need to move away 
from (…) the ontological assumptions en-
tailed in secular conceptions of the politi-

cal and the social. The first is that the hu-
man exists in a frame of a single and 
secular historical time that envelops other 
kinds of time (…). Historical time is not 
integral, [but] is out of joint with itself 
(…)’.19 Chakrabarty wijst historici op de 
epistemologische beperkingen van hun ei-
gen ontologische ervaringswereld. Men 
ervaart, interpreteert en begrijpt de we-
reld altijd vanuit een bepaald denkkader. 
Het probleem hierbij is dat alles wat niet 
binnen dit denkkader valt niet gezien 
wordt.						    
	 Catherine Hall in ‘Thinking re-
flexively: Opening ‘Blind Eyes’' (2017) be-
schrijft dit onvermogen om bepaalde er-
varingen van de werkelijkheid niet te 
kunnen zien als een letterlijke blindheid. 
Hoewel een historicus zich wel bewust 
kan zijn van het feit dat hij/zij altijd ‘blind 
eyes’ zal hebben, kunnen deze nooit gefor-
ceerd geopend worden. Historici zullen 
daarom moeten streven om zoveel moge-
lijk open te staan voor nieuwe invalshoe-
ken en respect hebben voor het feit dat er 
waarheden zijn die ze niet kunnen berei-
ken, maar wel trachten te bereiken.20 In 
Theses on Theory and History (2018) 
pleiten Ethan Kleinberg, Joan Wallach 
Scott en Gary Wilder daarom voor een 
meer kritische bestudering van de aard 
van geschiedtheorie zelf. Het besef dat er 
meerdere historische realiteiten kunnen 
bestaan door verschillende ontologische 
aannames en dat de geschiedenis een dy-
namisch fenomeen is dat constant zichzelf 
beïnvloedt en in stand houdt, maken dat 
‘kritische’ geschiedenis van uiterst belang 
is: ‘[Critical history] seeks to challenge the 
very logic of past and present, now and 
then, here and there, us and them upon 
which both disciplinary history and the 
actual social order largely depend.’21		
	 Geschiedenis en mythes geven 
betekenis aan de manier waarop het he-
den zichzelf begrijpt en legitimeert ten op 
zichtte van het verleden. De kracht van ge-
schiedenis is juist de mogelijkheid tot kri-
tische (zelf)reflectie met betrekking tot de 



46.

(onbereikbare) objectieve waarheid, die 
uiteindelijk in staat is ontologische aanna-
mes over de maatschappij en de wereld te 
destabiliseren of in een geheel nieuw licht 
te stellen. Van belang hierbij is echter wel 
een sterke (zelf) kritische en zelfbewuste 
theoretische basis, om te voorkomen dat 
de dialoog tussen heden en verleden die 
geschiedenis is zichzelf gaat bevestigen en 
op die manier haar kracht en geloofwaar-
digheid verliest. 

 
Puck Limburg heeft de bachelors Ge-
schiedenis en Kunstgeschiedenis (cum 
laude) afgerond aan de Universiteit van 
Amsterdam. Momenteel volgt ze de on-
derzoeksmaster geschiedenis aan dezelf-
de universiteit. Haar interesses liggen  
bij Amerikanistiek, geschiedfilosofie en 
kunst- en cultuurgeschiedenis.

Dialoog tussen heden en verleden



47.Skript Historisch Tijdschrift

Noten:
1. Natalie Scholz en Peter van Dam, ‘Nieuwe cultuurge-
schiedenis’ Hoorcollege, Geschiedfilosofie op de Universi-
teit van Amsterdam, Amsterdam, 29 april 2019.
2. Peter Brooks, ‘Narratives of the constitutional covenant’ 
in Daedalus, the journal of the American academy of arts & 
sciences (Winter 2012) 43-44. 
3. Een extreme uiting hiervan is bijvoorbeeld ‘originalism’. 
Deze rechtsfilosofie stelt de Amerikaanse grondwet te in-
terpreteren zoals die oorspronkelijk bedoeld zou zijn door 
diens schrijvers. Dit is een voorbeeld van hoe zulke mythes 
weldegelijk direct effect hebben op de wereld van nu.  
Heike Paul, ‘American independence and the myth of the 
founding fathers’ in The myth that made America, (Verlag 
2014) 197-199, 209-212.
4. Barthes’ theorie is een uitbreiding van de het tekensys-
teem van de semiotiek. Hierbij bestaat een teken uit zowel 
een betekenaar (hetgeen dat ergens naar verwijst) en een 
betekende (hetgeen waarnaar verwezen wordt). Op deze 
manier is betekenis (in taal maar ook in visuele tekensyste-
men) mogelijk. Waar Barthes op wijst is dat dit tekensys-
teem zelf ook weer onderhevig is aan een soort gelijk 
tekensysteem, waarbij het teken zelf weer een betekenaar 
wordt die naar een betekende verwijst.  
Het beroemdste voorbeeld hiervan dat Barthes geeft is 
wellicht de cover van het tijdschrift Paris-Match, waarop 
een zwarte jongen saluerend in Frans legeruniform is 
afgebeeld. Hierbij zijn volgens Barthes heel duidelijk twee 
tekensystemen van kracht. De eerste, die van de taal, is 
de letterlijke betekenis van hetgeen dat is afgebeeld: een 
zwarte jongen in Frans uniform salueert. De afbeelding 
impliceert echter ook een tweede, ideologisch ingegeven 
boodschap: het Franse imperium is zo moreel goed dat zelfs 
haar niet-witte, gekoloniseerde onderdanen haar trouw 
zijn. Het teken van de zwarte jongen in uniform vormt zelf 
weer een betekende die verwijst naar de grootsheid van 
de Franse koloniale macht. De afbeelding naturaliseert op 
die manier een cultureel ideologisch concept. Dit laatste 
mechanisme is wat Barthes ‘mythe’ noemt.  
Zie Barthes, Mythologies (The Noonday Press 1957) 111-115. 
Vertaald uit het Frans naar het Engels door Annette Lavers.
Michiel Leezenberg en Gerard de Vries, Wetenschapsfiloso-
fie voor de geesteswetenschappen (Amsterdam 2017) 272.
5. Barthes, 152. 
6. Ibidem, 128-130, 152. 
7. Ibidem,128. 
8. Ibidem, 137. 
9. John Berger, Ways of seeing (Penguin Books 1972; 
2008) 11. 
10. Ibidem.  
11. Peter Burke, Wat is cultuurgeschiedenis? (Utrecht 
2004) 174-175.  
Mythes en culturele narratieven lijken op elkaar maar zijn 
niet vergelijkbaar. Een cultureel narratief lijkt op een cultu-
reel concept dat de mythe poogt te naturaliseren. 
12. Ibidem.
13. Scholz en Van Dam. ‘Nieuwe cultuurgeschiedenis’.
14. ‘Crass economic reductionism’ in de zin dat de daden 
van historische actoren alleen in puur economische termen 
gevat kunnen worden. Thompson uit zijn ongenoegen 
met het idee dat er achter de Engelse voedselrellen in de 
18e eeuw geen andere, complexere beweegredenen schuil 
zouden gaan. Hij stelt het idee dat de voedselrellen een 
als slechts een ‘spasmatic’ reactie op voedseltekorten en 
hongernood gezien moeten worden ter discussie.  
Zie E.P. Thompson, ‘The moral economy of the English 
crowd in the eighteenth century’ Past and present, 50:1 
(1971) 76-78, 125-126, 129-136.
15. Ideeën over macht en over gender zijn integraal met 
elkaar verbonden; een verandering in het begrip van wat 
macht is, levert een verandering in het begrip van wat 
gender(rollen) kan (kunnen) zijn op en vice versa. Gender 
is een construerend begrip binnen sociale verhoudingen 
en relaties, gebaseerd op de vermeende verschillen tussen 

de geslachten. Het is een begrip dat betekenis geeft aan de 
sociale rollen die iemand kan of moet hebben binnen een 
maatschappij, gebaseerd op diens geslacht.  
Zie Joan W. Scott, ‘Gender: a useful category of historical 
analysis’, in American historical review, 91 (1986) 1066-
1075. 
16. Ibidem. 1068. 
17. Glenn Burger en Steven F. Kruger, ‘Introduction: histo-
ry and a logic of the preposterous’ in Queering the middle 
ages, Minneapolis: (Minnesota 2001) 11-12.
18. Ibidem. 11-15. 
19. Dipesh Chakrabarty, ‘Introduction’ in Provincializing 
Europe. Postcolonial thought and historical difference 
(Erwing 2009) 15-16. 
20. Catherine Hall, ‘Thinking reflexively: Opening ‘blind 
eyes”, Past and present 234 (2017)
254-255, 262.
Natalie Scholz en Peter van Dam, ‘Geschiedwetenschap aan 
het begin van de 21e eeuw’ Hoorcollege, Geschiedfilosofie 
op de Universiteit van Amsterdam, Amsterdam, 13 mei 
2019.
21. Ethan Kleinberg, Joan Wallach Scott en Gary Wilder, 
Theses on theory and history. Mei 2018. http://theoryre-
volt.com/ (geraadpleegd op 23 mei 2019).


