SRript
HISTORISCH L TIJDSCHRIFT

Artikel: Van wetenschap naar wijdverspreid. Het gebruik van de term primitive culture in
negentiende-eeuwse Britse krantenartikelen

Auteur: Donna Korsuize

Verschenen in Skript Historisch Tijdschrift, jaargang 42.4, 48-59.

© 2020 Stichting Skript Historisch Tijdschrift, Amsterdam
p-ISSN: 0165-7518
e-ISSN: 3051-2506

Abstract: This research looks at the use of the term ‘primitive culture’ in British newspapers
in the nineteenth century. After Edward Tylors’ scientific book Primitive Culture came out in
1871, the usage of the term increased significantly in newspapers all across Britain. The
premise of the book was the idea that civilisations that had not yet reached the development
of British society were less mature and needed to be treated as such. Tylor’s influence on the
view of the British public towards non-native cultures is analysed in this article.

Skript Historisch Tijdschrift is een onafhankelijk wetenschappelijk blad dat viermaal per jaar
verschijnt. De redactie, bestaande uit studenten en pas afgestudeerden, wil bijdragen aan
actuele historische debatten, en biedt getalenteerde studenten de kans om hun werk aan een

breder publiek te presenteren.

Skript Historisch Tijdschrift « Kloveniersburgwal 48, Kamer E2.04/5 <1000 BP Amsterdame
www.skript-ht.com ¢ skript-few(@uva.nl



http://www.skript-ht.com/
mailto:skript-fgw@uva.nl

VAN UETENSCHAP
NARR WIJDVERSPREID

HET GEBRUIK VAN DE TERM PRIMITIVE
CULTURE INNEGENTIENDE-EEUWSE BRITSE

KRANTENARTIKELEN

Dit onderzoek analyseert het gebruik van de term primitive culture in

negentiende-eeuwse Britse krantenartikelen. Deze term werd door Edward

Tylor gebruikt in zijn gelijknamige boek Primitive Culture waarbij hij

contemporaine niet-Westerse culturen vergeleek met de Britse maatschappij

van voor de Verlichting. Tylors invloed op het gebruik van deze term wordt in

dit artikel bekeken.

Donna Korsuize

The poem is of comparatively little va-
lue, and, in spite of its few magnificent
passages, its stories belong to the moral
and intellectual level of a Choctaw —
are neither better nor worse than those
coarsely absurd myths characteristic
of all savage and barbarous races, and
collected by Mr. Tyler in his great work,
Primitive Culture.!

Deze quote komt uit The Examiner van
1873. De auteur stelt de Theogonie van
Hesiodus gelijk met contemporaine my-
then van niet-westerse volkeren. Een in-
heemse Amerikaan werd door deze ne-
gentiende-eeuwse Britse krant omschre-
ven als bloedlustig en barbaars. Als refe-
rentie voor deze harde beschrijving werd
het werk van Edward Tylor aangehaald.
Wie was deze Tylor en wat was zijn visie
op mythologie?

Het werk van Edward Burnett
Tylor vormt de bakermat van het bestu-
deren van de mythologie als wetenschap.

Dit was nieuw opgekomen in de negen-
tiende eeuw en steunde op de denkbeel-
den van de antropologie. Edward Tylor
was een Britse antropoloog, die met zijn
kennis over de pas ontdekte niet-wes-
terse samenlevingen een theorie over de
oorsprong van mythen opstelde. Met zijn
werk Primitive Culture: Researches Into
the Development of Mythology, Philosop-
hy, Religion, Art, and Custom luidde hij
in 1871 het tijdperk van de comparatieve
mythologie in.? Deze methode vergeleek
oud-Europese mythen met contemporai-
ne, niet-westerse culturen om zo een beeld
te schetsen van de mythe makende mens.

VAN HETENSCHAP NAAR WIJDVERSPREID



Tylor kwam tot de conclusie dat mythen
voortkwamen uit een maatschappij die
nog in de kinderschoenen van civilisatie
stond, ofwel het waren ‘primitieve cultu-
ren’. Zo beargumenteerde hij dat mythen
werden gebruikt als proto-wetenschap
door samenlevingen die zelf nog geen
wetenschap kenden. Aan de hand van dit
gedachtegoed werd het westers imperia-
lisme gevalideerd. De primitieve culturen
werden gekenmerkt door hun vertelling
van mythen en daarmee als minder ont-
wikkeld gezien dan de rationele, weten-
schappelijke samenleving van het wes-
ten.3
Dit onderzoek brengt het gebruik
van Tylors gedachtegoed in de publieke
sfeer aan het licht, door te kijken in hoe-
verre het wetenschappelijke werk van Ty-
lor invloed had op de beeldvorming van
‘de ander’ in negentiende-eeuwse Britse
krantenartikelen. Dit wordt gemeten door
het gebruik van de term primitive culture
in deze krantenartikelen te bekijken.
Door een vergelijking te maken tussen
mythen en primitieve samenlevingen po-
sitioneerde Tylor zich precies binnen het
koloniale gedachtegoed van negentien-
de-eeuws Europa. Robert Young zegt hier
het volgende over: ‘Western knowledge
was organized philosophically through bi-
nary oppositions which had the effect of
demonizing or denigrating what western
people often term the other (...), the post-
colonial seeks to develop a different pa-
radigm in which identities are no longer
starkly oppositional or exclusively singu-
lar but defined by their intricate and mu-
tual relations with others.* Zoals Young
hier al benoemt, is er binnen de geschied-
schrijving sindsdien een opkomst van het
postkoloniale perspectief geweest. Dit
postkoloniale gedachtegoed kijkt vanuit
minder rigide opposities naar de geschie-
denis en tracht de etnografische aanna-
mes in de westerse intellectuele instituties
af te breken.5 Het gros van de historiogra-
fie over Tylor is vanuit een postkoloniaal
perspectief geschreven met een kritische

SKRIPT HISTORISCH TIJDSCHRIFT

stem over de vergelijking van mythen met
primitiviteit.

Allereerst focust dit artikel op
de comparatieve mythologie zelf en dan
voornamelijk de theorie van Tylor die zeer
verwikkeld is met de negentiende-eeuwse
antropologie. Vervolgens wordt het ge-
bruik van de term primitive culture in de
Britse krantenartikelen geanalyseerd en
vergeleken met wat Tylors gebruik van de
term zelf inhield. Ten slotte wordt geke-
ken naar de popularisering van de term
binnen de Britse kranten en of er een ver-
meerdering van het gebruik van de term
opkomt na de publicatie van Tylors Primi-
tive Culture. Het primaire bronmateriaal
zal worden ingedeeld in periodes van vijf
of tien jaar. De vijf jaar tot de publicatie
van Primitive Culture in 1871 wordt beke-
ken. Vervolgens worden de krantenarti-
kelen van het jaar van de publicatie zelf,
1871, 1875 en de jaartallen 1885 en 1890
bekeken. Deze laatste periode wordt beke-
ken om het langdurige effect van de intro-
ductie van de term door Tylor te analyse-
ren.

TYLOR ENDE THEORIE

Edward Burnett Tylor werd geboren in
1832 in Camberwell, Surrey. Tylors ge-
zondheid was niet heel sterk. Dit zorgde
ervoor dat hij in plaats van te werken, de
luxe had om te reizen. Vanaf 1855 reisde
hij door de nieuwe wereld, nu de Verenig-
de Staten. In 1865 ontmoette hij etnoloog
Henry Christy in Havana, Cuba. Deze ont-
moeting bleek een belangrijk punt in zijn
professionele carriere. Christy nodigde
Tylor uit om mee te gaan op zijn expeditie
naar Mexico om artefacten te verzamelen.
Vanaf dat moment begon Tylors interesse
voor ‘primitieve culturen’.®

In 1871 kwam Tylors Primitive
Culture: Researches into the Develop-
ment of Mythology, Philosophy, Religion,
Language, Art and Custom uit. Het werk
werd ontzettend populair onder zijn col-
lega-academici en Tylor werd door velen
aangehaald als de vader van de antropo-



[
i3

L&
Ly T

Portret van Edward Burnett Tylor.

Bron: Wikimedia Commons.

.'- I-
r.-"'-:l -"I.l.lu'r-"r Licd .57

e P T if Warid I apored (ot |

VAN HETENSCHAP NAAR WIJDVERSPREID



"IN HOEVERRE HET WHETENSCHAPPELIJKE
WERK VAN TYLOR INVLOED HAD OP
DE BEELDVORMING VAN <DE ANDER®
INNEGENTIENDE-EEUNSE BRITSE
KRANTENARTIKELEN."™

logie.” De theorie die Tylor presenteerde
in Primitive Culture baseerde zich op een
comparatieve methode. Tylor geloofde in
een lineair proces van de menselijke ont-
wikkeling. Ook geloofde hij dat iedereen
op een bepaald niveau dezelfde gedachte-
patronen had. Zo meende hij dat de oude
Grieken konden worden vergeleken met
contemporaine niet-westerse bevolkin-
gen.® Engeland was in dit gedachtegoed
het eindpunt van de civilisatie en alle
samenlevingen die nog niet het ratione-
le stadium van de verlichte wetenschap
hadden bereikt, waren volgens Tylor dus
primitiever.®

Van oudsher probeerde de mens
al zijn omgeving te verklaren en aan het
begin van de menselijke ontwikkeling
werd dit door middel van mythen gedaan.
De naam die Tylor hieraan geeft is animis-
me. Animisme was een beschrijving voor
het geloof dat er leven zit in alles wat er
om iemand heen aanwezig is. Zo meende
Tylor dat mensen in de vroege ontwikke-
lingsfase enkel aan natuurverering deden
omdat zij geloofden dat alles om hen heen
bezield was. Deze poging om de wereld
te verklaren vormde zich uiteindelijk om
naar religies. Een niveau hoger dan reli-
gies was die van de wetenschap. In dit ge-
deelte van de theorie is Tylors scepticisme
tegenover het geloof goed te zien. Hij be-
argumenteerde namelijk dat de rationele,
westerse wetenschap een teken was van
een verdere ontwikkeling van de mens.!°

Waarom bestonden mythen dan
nog steeds in het ‘ver ontwikkelde’, negen-

SKRIPT HISTORISCH TIJDSCHRIFT

tiende-eeuwse Engeland? Om antwoord
te geven op deze vraag, haalde Tylor het
idee van survival aan. Een mythe was een
overblijfsel van een vroegere ontwikke-
lingsfase die binnen de modernere con-
text onbegrijpelijk bleek. Volgens Tylor
waren survivals dus eigenlijk per ongeluk
overgebleven vanuit de primitieve fase
van de mens." Hij meende dat deze van-
daag de dag een symbool waren voor hoe
de samenleving er vroeger uit had gezien.
Het was dan ook van belang, beargumen-
teerde Tylor, dat deze mythen letterlijk
gelezen werden. Volgens de Britse antro-
poloog waren mythen een symbool van
hoe de primitieve mens de wereld ver-
klaarde.®

Tylors uitleg van mythen was zeer
beinvloed door het westers imperialisme.
Op zijn beurt zorgde Tylors theorie ech-
ter zelf ook weer voor een validatie van
dit imperialistische gedachtegoed. Brian
Street schrijft hierover in zijn boek The
Savage in Literature: Representations
of ‘Primitive’ Society in English Fiction,
1858-1920. Wetenschappelijke theorie-
en over ras, of zoals in Tylors geval my-
then, vormden het paradigma waarvan-
uit inheemse niet-westerse bevolkingen
werden bekeken en beoordeeld. Zo be-
argumenteert Street dat de validatie van
imperialistische acties niet voorkwam uit
politieke doeleinden maar vanuit de we-
tenschappelijke wereld van het pre-kolo-
nialisme.’3

Waar kwam deze denkwijze van-
daan? In zijn artikel ‘What does Anthro-

51.



pology Contribute to World History?’
meent Jack Goody dat de wetenschappen,
zoals antropologie en geschiedenis, vanuit
een zeer egocentrische invalshoek werden
geschreven. Het was, zo zegt Goody, ‘We
the people. Primitive history is inevitably
centered on one’s own community and
this is how it is still often taught in today’s
schools’.*# Vanuit dit eurocentrisme werd
er naar de rest van de wereld gekeken en
andere culturen werden al snel bestem-
peld als ‘minder’. Het verschil tussen de
Europese samenleving en niet-westerse
maatschappijen werd beschreven van-
uit een zwart-wit gedachtegoed. Dit was
kenmerkend voor de geschiedschrijving
tijdens het kolonialisme. Robert Young
beschrijft in zijn artikel ‘What is the Post-
colonial’ hoe de wereld tijdens de koloni-
ale tijd werd ingedeeld in categorieén van
modern/primitief, geciviliseerd/barbaars
en wit/zwart.'> Binnen deze koloniale we-
tenschap was er weinig tot geen ruimte
voor nuances. Dit is goed te zien in lan-
den als China en India, die ondanks dat ze
ver ontwikkeld waren op het gebied van
taal, toch vanuit de westerse wetenschap
binnen het plaatje van primitief moesten
vallen. Als oplossing hiervoor werden
deze kwaliteiten opzettelijk over het hoofd
gezien en in plaats daarvan werden de
minder ‘moderne’ aspecten van het land
uitvoerig uitgelicht.'® De recente historio-
grafie over negentiende-eeuwse mytholo-
gie is vanuit een postkoloniaal perspectief
geschreven. Dit betekent dat er met kriti-
sche blik een analyse gemaakt wordt van
het gedachtegoed van toentertijd en er
meer ruimte is voor nuances wanneer be-
volkingen worden beschreven en/of ver-
geleken.

Een belangrijke tak voor de
beeldvorming van primitiviteit binnen de
negentiende-eeuwse academische wereld
was de nieuwe wetenschap genaamd an-
tropologie.”” Zoals eerder besproken was
Tylor geen onbelangrijk figuur binnen
deze stroming en heeft zijn werk Primi-
tive Culture grote invloed gehad op de

ontwikkeling van de antropologie zelf.
Street impliceert dat in de reisverslagen
van wetenschappers die niet-westerse sa-
menlevingen bezochten te zien is dat zij
al van tevoren waren beinvloed door we-
tenschappelijke theorién. Men ging met
een bepaald idee van niet-westerse sa-
menlevingen als minder ver ontwikkeld
dan het verlichte Europa op reis en zocht
onbewust naar deze bevestiging wanneer
zij de inheemse bevolkingen observeer-
den.® Het effect hiervan was een zichzelf
versterkend etnocentrisch wereldbeeld
binnen de negentiende-eeuwse westerse
wetenschap. In zijn boek The Savage in
Literature laat Street zien dat dit idee van
primitiviteit niet binnen de wetenschap
bleef. De contemporaine theorieén uit de
antropologie vonden hun weg naar de po-
pulaire Britse literatuur.' Het feit dat the-
orieén zoals die van Tylor via de literatuur
bij het Britse volk terecht kwamen, roept
de vraag op in hoeverre de geprinte media
van kranten in deze publieke beeldvor-
ming heeft meegespeeld.

DE TERM PRIMITIVE CULTURE

Voordat de term primitive culture kan
worden geanalyseerd, is het nodig om dui-
delijk vast te stellen wat Tylor precies met
deze woorden bedoelde. Het eerste hoofd-
stuk van Primitive Culture geeft meteen al
de volgende uitleg:

‘Culture or Civilization, taken in its wide
ethnographic sense, is that complex who-
le which includes knowledge, belief, art,
morals, law, custom, and any other ca-
pabilities and habits acquired by man as
a member of society.°

Tylor koos zoals te zien is voor een zeer
brede uitleg van de term. Cultuur was vol-
gens hem vrijwel alles dat te vinden was
binnen een samenleving. Tylor meende
met zijn boek de geschiedenis van cultuur
te beschrijven. Niet de cultuurgeschiede-
nis van een bepaalde stam of maatschap-
pij, maar van onderdelen van de cultuur

VAN HETENSCHAP NAAR WIJDVERSPREID



""DE COMPARATIEVE MYTHOLOGIE ZELF EN
DAN VOORNAMELIJK DE THEORIE VAN TYLOR
IS ZEER VERWIKKELD MET DE NEGENTIENDE-

EEUNSE ANTROPOLOGIE."™

zoals de geschiedenis van religie, de ge-
schiedenis van kunst, et cetera.>* Hetzelf-
de gold voor mythologie: Tylor beweerde
de universele oorsprong van mythologie
te kunnen vinden door comparatief on-
derzoek te doen naar de contemporaine
mythe makende mens en mythen uit de
oudheid. Het is overduidelijk dat Tylor,
door op deze manier naar de geschiede-
nis te kijken, geloofde in een lineaire ont-
wikkeling van de mens. Hij sprak niet van
verschillende culturen, maar enkel van
verschillende fases binnen de ontwikke-
ling van cultuur.

Het idee van een universele vorm
van cultuur stamt af van het verlichte
denkbeeld dat de mens een lineaire ont-
wikkeling doormaakt. In dit wereldbeeld
werd de rationele westerling gezien als het
eindpunt van civilisatie en niet-westerse
gemeenschappen als minder ver ontwik-
keld. Met betrekking tot dit denkbeeld
haalde Tylor in zijn boek zelf de verlich-
tingsschrijver Samuel Johnson aan. Dr.
Johnson deed de uitspraak: ‘One set of
Savages is like another’.2? Namelijk, als er
sprake is van één enkele ontwikkeling van
de mens, dan zijn alle gemeenschappen
die op het zelfde niveau van ontwikkeling
zitten verwisselbaar.

Hoe komt het dat Tylor in zijn
theorie over de oorsprong van cultuur
zich nog baseerde op verlichtingsidealen
terwijl zijn boek richting het einde van de
negentiende eeuw was geschreven? And-
rew Von Hendy legt uit in zijn boek The
Modern Construction of Myth, dat de ne-
gentiende-eeuwse wetenschappen van ar-
cheologie, rechten, sociologie, psychologie

SKRIPT HISTORISCH TIJDSCHRIFT

en antropologie allemaal voortbouwden
op het gedachtegoed van de Verlichting
met betrekking tot de ontwikkeling van
de mensheid. Dit kwam omdat de acade-
mici binnen deze wetenschappen het voor
het grootste gedeelte eens waren met het
achttiende-eeuwse wereldbeeld van een
positivistische ontwikkeling en meenden
dat empirisch onderzoek naar civilisaties
de juiste aanpak was.*

Belangrijk is dat Tylors theorie
over primitieve culturen ook fundamen-
teel verschilde van de etnografische wer-
ken die hen tijdens de Verlichting waren
voorgegaan. Tylor is enig in zijn soort
mede om de reden dat er tussen Dupuis’
Origin of All Cults in 1795 en Tylors Pri-
mitive Culture in 1871 geen niet-romanti-
sche theorie over mythen was verschenen.
Door dit chronologische gat van bijna
honderd jaar, is Tylors werk niet simpel-
weg gelijk te stellen met theorieén uit de
verlichting. Er zijn invloeden van bijvoor-
beeld Auguste Comte en Max Miiller te
vinden in Tylors theorie over de verschil-
lende fases van menselijk beloop, die een
ontwikkeling van na de Verlichting laten
zien.”> Omdat Tylor uitging van een ho-
mogene mensheid, heeft zijn gebruik van
de term primitief ook weinig te maken
met ras. Hij zegt hier zelf over:

‘For the present purpose it appears both
possible and desirable to eliminate consi-
derations of hereditary varieties or races
of man, and to treat mankind as homo-
geneous in nature, though placed in diffe-
rent grades of civilization.”°



Hij elimineerde hiermee de vraag of be-
paalde rassen als minderwaardig moesten
worden gezien vanwege hun uiterlijk en
richtte zich in zijn uitleg van primitieve
culturen enkel op de aspecten van cultuur,
niet ras.

Primitief betekende voor Tylor
prehistorisch, maar ook de savages uit
niet-westerse samenlevingen, een verge-
lijking waar hij verder geen uitleg bij gaf,
maar ervan uitging dat dit voor de lezer
algemene kennis is.?”

Om de classificatie van primitief
naar modern te kunnen maken gaf Tylor
een aantal criteria waaraan een cultuur
getoetst kon worden. Een cultuur die sterk
verbonden was met religie, geen westerse
vorm van wetenschap bedreef, geen com-
plexe architectuur bezat en zich niet naar
de westerse vorm van beschaving gedroeg
kon via deze manier van analyseren als
primitief worden beschreven. Wanneer
er weinig invloed van religie was binnen
de cultuur, er westerse wetenschap werd
bedreven, er sprake was van (een westers
idee van) complexe architectuur en een
cultuur zich vormde naar het westers idee
van beschaafdheid, werd dit omschreven
als een moderne samenleving.?® Een cul-
tuur die primitief was hield in Tylors ogen
dus in dat het complexe geheel aan wet-
ten, moralen, geloof, kunst en gewoontes
voldeed aan deze toetsing van primitivi-
teit.

PRIMITIVE CULTURE IN BRITSE
KRANTENARTIKELEN

Welke invloed had Tylors gebruik van de
term primitive culture op het grote publiek
in Engeland? Om deze vraag te kunnen
beantwoorden zal in de volgende analyse
een aantal krantenartikelen worden be-
keken. Aan de hand van de British New-
spaper Archive is onderzocht hoe vaak de
term primitive culture voorkwam in Britse
kranten in de jaren oplopend naar de pu-
blicatie van Primitive Culture in 1871, in
het jaar 1871 zelf, het jaar 1875, 1885 en
ten slotte het jaar 1890. Bij de laatste twee

jaartallen is er expliciet gekozen voor een
grotere sprong in de tijd om te zien wat
het gebruik van de term op lange termijn
na de publicatie inhield. Hiernaast is er
gekeken naar de manier waarop deze term
in de kranten werd gebruikt. De prioriteit
bij dit bronnenonderzoek was het gebruik
van de term primitive culture als beeld-
vorming van ‘de ander’. Er is dus vooral
gekeken naar of de term gebruikt was om
niet-westerse samenlevingen te beschrij-
ven zoals Tylor dat deed. In de gevallen
dat primitive culture werd gebruikt in de
vorm van Tylors boektitel, is het niet in
de analyse meegenomen, maar wel in de
telling van de kwantiteit van het gebruik
van de term.

De jaren oplopend naar Tylors
publicatie zijn veelzeggend over de origi-
nele status van het begrip primitive cultu-
re. In 1865 en 1866 kwam het begrip geen
enkele keer voor in de Britse kranten. Ver-
volgens, in 1867, werd de term één keer
genoemd in een artikel van de ‘Montrose,
Arbroath and Brechin review; and Forfar
and Kincardineshire adversiter’.® In dit
artikel werd de term gebruikt als omschrij-
ving van prehistorisch gereedschap, een
primitieve vorm van werk verrichten. In
de twee jaar daaropvolgend is er geen ar-
tikel uitgebracht met een vernoeming van
primitive culture daarin. In 1870 duikt de
term weer op, dit keer in verband met Ty-
lors opkomende publicatie het aankomen-
de jaar. De artikelen geven aan dat het
boek binnenkort te koop zal zijn. De zes
jaren voorafgaand aan de publicatie die
nu geanalyseerd zijn geven een duidelijk
beeld van de onbekende aard die de term
voor Tylor had. Er kan gesproken worden
van een vrijwel niet gebruikte woordcom-
binatie in de negentiende-eeuwse Britse
kranten. In het geval dat dit door Tylors
wetenschappelijke werk veranderde, kan
vrijwel zeker worden gezegd dat de Britse
antropoloog daar dus van invloed op is ge-
weest.

Gelijjk in het jaar van de publica-
tie was de term primitive culture populair

VAN HETENSCHAP NAAR WIJDVERSPREID



in de Britse kranten. De woordcombina-
tie komt dat jaar in totaal 66 keer voor. In
het overgrote deel hiervan werd de term
alleen gebruikt als de titel van Tylors
boek en niet als omschrijving. In de Ro-
yal Cornwall Gazette echter, werd primi-
tive culture aangehaald in een kritiek op
Darwins Descent of Man.*° In het artikel
werd de theorie van Darwin zeer kritisch
bekeken en het slotargument luidde dat
de geschiedenis een voorbeeld was van
het bestaan van primitieve culturen en dat
hierom het argument van evolutie enkel
speculatie was.3' Dit gebruik van de term
primitive culture lijkt mooi aan te sluiten
bij wat Tylor met het begrip bedoelde,
maar zijn naam werd verder nergens ge-
noemd.

In de Western Morning News
werd Tylor wél genoemd en zeker niet
op een kritische manier. Dit artikel ging
over een lezing die werd gegeven op de
Mechanics Institute over ‘Savage Life’. De
journalist laat weten dat de informatie die
in de lezing werd verschaft voornamelijk
voortkwam uit het werk van Tylor. Inte-
ressant aan dit artikel is niet per se het
gebruik van de term primitive culture —
het begrip werd tussen haakjes geplaatst
om aan te geven dat het een term was die
door Tylor was bedacht en stond dus niet
zozeer op zichzelf als omschrijving — maar
wel de omschrijving van dit werk door de
journalist. In een korte, verder onopval-
lende zin, staat over het werk van Tylor:
‘from which many of the curious facts he
should mention were obtained.s* Tylors
theorie over primitieve culturen heeft zich
in dit artikel vertaald naar zogenaamde
feiten. De lezers van deze krant konden
dus aannemen dat wat Tylor had vermeld
in zijn wetenschappelijke werk de waar-
heid was.

Twee recensies uit de Examiner
van 1871 geven een goed beeld van de al-
gemene ontvangst van Tylors boek. Tylors
werk wordt ‘the best work on comparative
theology’ genoemd.3? In een ander artikel
wordt Tylor geprezen: ‘All who would not

SKRIPT HISTORISCH TIJDSCHRIFT

fall behind the best thought of their time,
must make themselves acquainted with
this book of deep and universal interest.’s+
Op een artikel uit de katholieke krant Ta-
blet na, wordt er enkel positief over Tylors
theorie geschreven.

In 1875 daalde het voorkomen van
de term naar achttien keer in het hele jaar.
Nog steeds werd primitive culture toen-
tertijd vrijwel enkel genoemd als naam
van het boek van Tylor. Een uitzondering
hierop was een artikel over het nieuw ver-
wachte blad Mind. Dit blad zou de voor-
uitgang in wetenschappelijke psychologie
en filosofie gaan documenteren. De auteur
vermeldde primitive culture onder de ge-
bieden waar aandacht aan zou worden be-
steed in het blad zonder vermelding naar
Tylor, noch door de term tussen haakjes te
zetten. Hier lijkt primitive culture dus een
begrip op zich waar geen verdere uitleg bij
nodig is. Het is echter nog steeds maar een
enkeling tussen de vele vermeldingen van
primitive culture als exclusief behorende
tot Tylors boek.

Er lijkt een duidelijke verande-
ring op te treden tussen 1875 en 188s5.
In 1885 werd de term maar liefst 22 keer
genoemd en lijkt het zich los gemaakt te
hebben van de exclusieve associatie met
Tylor. The Belfast News-Letter sprak van
‘primitive culture in Western Asia’ in een
artikel over de Archeological Society, zon-
der een vermelding van Tylor.3¢ Een ander
interessant voorbeeld is een artikel uit de
Edinburgh Evening News. Het betreft een
zeer kritische recensie op een lezing gege-
ven door professor Blackie over de, naar
zijn mening, grotere vrijheid die genoten
werd door primitieve culturen ten opzich-
te van de door wetten rigide gemaakte
moderne civilisatie.3” De auteur van het
artikel was het totaal niet met professor
Blackie eens en geeft hiervoor het volgen-
de argument: ‘Dr. Johnson’s remark that
all savages were alike; when you had seen
one you had seen all, is justified by recent
research’.3® Deze quote kwam ook voor
in Tylors werk en het recente onderzoek



waar deze auteur over sprak lijkt dus ook
Tylor te betrekken aangezien Tylor pre-
cies deze quote trachtte te valideren in zijn
werk. Nogmaals is er in een artikel te zien
dat de theorie waar het idee van primitive
culture op gebouwd is, wordt uitgelegd als
complete waarheid: in deze quote te zien
aan het woord 'justified'. Ook The Globe
schreef over de primitive culture van de
Maya’s, Inca’s en Azteken zonder vermel-
ding van Tylor, maar wel als omschrijving
van precies dat wat Tylor met zijn term
primitive culture bedoelde.3*

In 1890 komt de term primitive
culture 21 keer voor in de Britse kranten.
Het lijkt erop dat ook na de initi€le popu-
lariteit van vlak na de publicatie van Ty-
lors werk, de term consistent voor bleef
komen in de publieke media van kranten-
artikelen. 19 jaar na de uitgave van Tylors

boek was primitive culture uitgegroeid

tot een op zichzelf staand begrip. Er werd 1865 0

gesproken van ‘students of primitive cul- 1866 0

ture’, primitive culture als denigrerende 1867 1

beschrijving van de Ierse bevolkingen en

de primitieve cultuur van Noord-Amerika 1868 0

die verloren ging door de aanleg van het 1869 (o)

spoorwegennet.*° In 1890 was het niet 1870 3

meer ongebruikelijk om primitive culture

als omschrijving van ‘de ander’ te gebrui- 1871 66

ken zonder daarbij Tylor te noemen. Wel 1872 37

komt duidelijk naar voren dat de uitleg 3

van de term gelijkend is aan die van Ty- 1673 37

lor. In de bronnen is geen geval terugge- 1874 12

vonden zoals het artikel uit 1867, waar de 1875 18

term wel werd genoemd maar niet syno-

niem was aan Tylors theorie over primi- 1876 7

tieve culturen. 1878 16
De popularisering van de term is 1879

in het voorgaande gedeelte al deels aan-

gekaart. In tabel 1 zijn de precieze cijfers 1880 7

weergegeven. 4! 1885 22
In tabel 1is te zien dat het gebruik 1890 o1

van de term primitive culture, na een ini-
ti€le piek vlak volgend op de publicatie,
daalt en daarna weer omhoog gaat. De
popularisering van het begrip is duide- Tabel1
lijk merkbaar aan de veranderde manier KelomI: Jaartal

waarop het b egrip in de latere J aartallen Kolom II: Aantal keren primitive culture
voorgekomen

56. VAN HETENSCHAP NAAR WIJDVERSPREID



werd neergezet. Aangezien er amper vin-
dingen zijn van een aanwezigheid van
primitive culture in de Britse krantenar-
tikelen voordat Tylor zijn theorie met de
wereld deelde, is het aannemelijk dat dit
wetenschappelijke werk daadwerkelijk
invloed heeft gehad op het gebruik van
de term in de publieke media en, wellicht
door middel van dit medium, ook direct
op de Engelse bevolking.

CONCLUSIE

Tylors theorie over de oorsprong van cul-
tuur heeft een beeld geschetst van primi-
tieve culturen die nog lang na de publica-
tie doorwerkte. Het werk van Tylor betrof
een zoektocht naar de denkwijze van de
mythe-makende mens door middel van
een comparatieve methode. Mythen uit de
Europese oudheid werden vergeleken met
contemporaine, niet-westerse culturen.
Aangezien Tylor in een lineair ontwikke-
lingsproces van de mens geloofde, trachtte
hij met zijn onderzoek aan te tonen dat de
niet-westerse culturen die nog steeds my-
then vertelden in een minder ver ontwik-
kelde fase van de menselijke ontwikkeling
zaten. Mythen in de Europese beschaving
waren een survival van de vroegere kin-
derfase, waarin de cultuur zich een lange
tijd daarvoor bevond. Alle mythen waren
volgens Tylor een poging om de wereld
om de mythe-makende mens heen te om-
schrijven. Deze vorm van proto-weten-
schap werd volgens hem gekenmerkt door
het animisme, het geloof dat alles om ie-
mand heen bezield was.

Het werk van Tylor is in tijden
van het westers imperialisme en koloni-
alisme geschreven. Het gedachtegoed in
zijn boek Primitive Culture valt dan ook
onder de koloniale academische werken.
De nu achterhaalde argumenten over de
primitiviteit van een samenleving bein-
vloedden, en waren op hun beurt ook weer
beinvloed door, het eurocentrische we-
reldbeeld kenmerkend voor het tijdperk
van imperialisme. Dit gedachtegoed werd
door middel van literatuur en andere po-

SKRIPT HISTORISCH TIJDSCHRIFT

pulaire vormen van publieke media naar
de Engelse bevolking gebracht.

Cultuur was voor Tylor een uni-
verseel iets. In zijn ogen was er geen sprake
van een Engelse cultuur of een Afrikaanse
cultuur, er waren enkel verschillende ni-
veaus van ontwikkeling. Door middel van
deze aanname kon Tylor gemakkelijk elke
cultuur op de aarde met elkaar vergelij-
ken. Tylor leende dit gedachtegoed van de
Verlichting waarin dit beeld van een line-
aire ontwikkeling was geboren.

Dit verlichte denkbeeld bleek ra-
zend populair binnen de academische we-
reld en Tylor werd al snel na de publicatie
van Primitive Culture aangehaald als de
vader van de antropologie. Er werden wei-
nig vraagtekens gezet bij de theorie van de
Britse mytholoog en voor vele jaren vol-
gend was de comparatieve methode van
Tylor een standaard deel van de opleiding
van een student antropologie. In de analy-
se van de Britse krantenartikelen is te zien
dat deze populariteit niet beperkt bleef tot
enkel de academische wereld. Tylors werk
werd in alle grote Britse kranten genoemd
in het jaar van publicatie, en in de jaren
daaropvolgend bleef de antropoloog een
referentie voor vele journalisten.

Uiteindelijk brak de term primi-
tive culture los van de exclusieve associ-
atie met Tylor en lijkt het een begrip an
sich te zijn geworden. Vanaf 1885 werd de
term nog steeds redelijk vaak genoemd in
de kranten en was de omschrijving syno-
niem aan die van Tylor; de antropoloog
werd zelf echter niet meer genoemd als
verduidelijking. Waar het begrip in de
vroege jaren na de publicatie vrijwel uit-
sluitend tussen haakjes werd gezet refere-
rend naar Tylor, kwam dit 15 jaar hierna
amper meer voor. Tylor heeft primitive
culture in het leven geroepen en de term
heeft sindsdien, binnen de negentiende
eeuw, een eigen plekje in de woordenschat
veroverd. De popularisering van de term
die te zien is binnen de Britse kranten
impliceert dat het werk van Tylor en zijn
term primitive culture zeer waarschijnlijk

57.



invloed hebben gehad op de beeldvorming
van ‘de ander’ in negentiende-eeuws En-
geland. m

Donna Korsuize heeft in 2019 de Bachelor
Geschiedenis aan de Universiteit van Am-
sterdam afgerond. Ze is geinteresseerd in
mythologie en wetenschapsfilosofie.

VAN HETENSCHAP NAAR WIJDVERSPREID



Noten:

1. J.M. ‘Hesiod and Theognis’, The Examiner (26 april
1873) 437.

2. Hugo Koning, Mythologie (Amsterdam 2015) 27-29.

3. Ibidem, 22-29.

4. Robert J.C. Young, ‘What is the Postcolonial?’ Ariel 40:1
(2009) 15.

5. Ibidem.

6. Timothy Larsen, ‘E.B. Tylor, Religion and Anthropolo-
gy’, British Journal for the History of Science 46:3 (2013)
467 — 469.

7. Ibidem, 473.

8. Jack Goody ‘What does Anthropology Contribute to
World History?’ in: The Cambridge World History. Vol I.
(Cambridge 2015) 261 — 276.

9. Koning, Mythologie, 27 — 29.

10. Ibidem.

11. Larsen ‘E.B. Tylor, Religion and Anthropology’, 474.
12. Edward Burnett Tylor, Primitive Culture. Researches
Into the Development of Mythology, Philosophy, Religion,
Art, and Custom, Volume 1 (Londen 1871) 67 — 105.

13. Brian V. Street, The Savage in Literature: Representa-
tions of ‘Primitive’ Society in English Fiction, 1858 — 1920
(New York 1975) 5.

14. Goody ‘What does Anthropology Contribute to World
History?’, 274.

15. Young, ‘What is the Postcolonial?’, 15.

16. Goody ‘What does Anthropology Contribute to World
History?’, 270 — 276.

17. Idem, 6.

18. Street, The Savage in Literature, 5-7.

19. Ibidem, 10.

20. Burnett Tylor, Primitive Culture, 1.

21. Ibidem, 9.

22, Ibidem, 10.

23. James Boswell, The life of Samuel Johson LL.D.
(Londen 1840) 578.

24. Andrew Von Hendy, The Modern Construction of Myth
(Bloomington 2002) 70-78.

25. Idem, 83-86.

26. Burnett Tylor, Primitive Culture,10.

27. Ibidem, 28.

28. Ibidem, 28 -35.

29. ‘Skill and Invention consequently required’, Montrose,
Arbroath and Brechin review; and Forfar and Kincardine-
shire adversiter (13 februari 1867) 3.

30. W. ‘Mr. Darwin on the Descent of Man’, Royal Corn-
wall Gazette (20 mei 1871) 6.

31. Ibidem.

32. ‘Mr. Lewis M.P., on Savage Life’, Western Morning
News (01 november 1871) 3.

33. ‘Ten Great Religions’, The Examiner (05 augustus 1871)
871.

34. ‘Mr. Tylor on Primitive Culture’, The Examiner (27 mei
1871) 536.

35. ‘Primitive Culture’, Tablet (27 mei 1871) 645.

36. ‘Miscellaneous Affairs’, Belfast News-Letter (26 novem-
ber 1885) 3.

37. ‘The Evening News’, Edinburgh Evening News (09
december 1885).

38. ‘The Evening News’, Edinburgh Evening News (09
december 1885).

39. ‘New Books’, Globe (23 juli 1885) 6.

40. ‘Marriage Under Difficulties’, Cork Constitution (07
July 1890) 3; ‘Notes’, Wells Journal (17 april 1890); ‘Exit
Leo’, Globe (13 mei 1890)

41. British Newspaper Archive, geraadpleegd van https://
www.britishnewspaperarchive.co.uk/search/advanced
(z.d.).

SKRIPT HISTORISCH TIJDSCHRIFT



