
Skript Historisch Tijdschrift • Kloveniersburgwal 48, Kamer E2.04/5 •1000 BP Amsterdam• 

www.skript-ht.com • skript-fgw@uva.nl 

 
 

 
Artikel: Van minachting tot dialoog. De Tridentijnse Mis als spiegel van de Joods-katholieke 

relatie na Vaticanum II 

Auteur: Tom Leijenaar  

Verschenen in Skript Historisch Tijdschrift, jaargang 47.4, pp. 06-14. 

© 2026 Stichting Skript Historisch Tijdschrift, Amsterdam 

p-ISSN: 0165-7518  

e-ISSN: 3051-2506 

 

Abstract: The declaration Nostra Aetate (1965) promised an end to the ‘teaching of 

contempt’, but its realisation was thwarted for decades. This article analyses the struggle over 

the Tridentine Mass as a mirror of this tension. It argues that the policies of John Paul II and 

liturgy and the theology of supersessionism embedded within it. This compromise led to a 

regression that severely damaged Jewish-Catholic dialogue. Only Pope Francis forced a 

radical correction. With Traditionis Custodes, he rejected liturgical ambiguity and 

unequivocally chose the theology of Vatican II. Thus, the Church was finally compelled to 

exchange its triumphalist self-image for a model of equal dialogue, thereby liturgically 

anchoring the spirit of Nostra Aetate. 

 

 
Skript Historisch Tijdschrift is een onafhankelijk wetenschappelijk blad dat viermaal per jaar 

verschijnt. De redactie, bestaande uit studenten en pas afgestudeerden, wil bijdragen aan 

actuele historische debatten, en biedt getalenteerde studenten de kans om hun werk aan een 

breder publiek te presenteren.  

 

 

 

 

http://www.skript-ht.com/
mailto:skript-fgw@uva.nl


6

VAN MINACHTING TOT DIALOOG
DE TRIDENTIJNSE MIS ALS SPIEGEL VAN DE JOODS-
KATHOLIEKE RELATIE NA VATICANUM II

In 1965 leek de breuk met het antisemitische verleden van de Rooms- 
Katholieke Kerk definitief. Een diepgewortelde traditie, verankerd in de 
Latijnse mis, bleek echter hardnekkiger dan gedacht. Wat volgde was een 
decennialange theologische strijd die de Kerk op ramkoers bracht met haar 
eigen beloftes.

Eeuwenlang keek de Katholieke Kerk 
triomferend neer op het Jodendom. In 
het zuiderportaal van de Kathedraal 
van Straatsburg werd deze theologische 
realiteit letterlijk in steen gebeiteld. 
Ecclesia, de vrouwelijke personificatie 
van de Kerk, draagt een kroon, met 
een kruisstaf en kelk in elk van haar 
handen, terwijl Synagoga, de vrouwelijke 
personificatie van het Jodendom, geblind-
doekt is, met een gebroken lans en de 
Thorarollen die uit haar handen vallen. 
Deze stenen beelden waren de visuele 
vertaling van het kerkelijk antisemitisme, 
geworteld in de teaching of contempt, of 
de leer van de minachting. De kern van 
deze leer was het supersessionisme. Dit 
is het geloof dat de Kerk het Joodse volk 
had vervangen, wat leidde tot eeuwen van 
discriminatie, vervolging en geweld.

De Shoah, het systematisch ver-
moorden van meer dan zes miljoen 
Europese Joden, dwong de Kerk tot een 
pijnlijk en onontkoombaar zelfonderzoek. 
Hoe had de leer van de minachting 
bijgedragen aan de cultuur waarin deze 
genocide kon plaatsvinden? Als antwoord 
op deze morele crisis kwam in 1965 de 
verklaring Nostra Aetate (In onze tijd).1 
Dit document was een belofte van een 
radicale verandering. Het verwierp de 
godsmoordaanklacht, betreurde het anti- 

semitisme en bevestigde de onherroepe-
lijkheid van Gods verbond met het 
Joodse volk. Een tijdperk van dialoog 
leek aangebroken. Dit artikel betoogt 
echter dat deze belofte decennialang werd 
ondermijnd door een interne theologische 
strijd, waarbij institutioneel zelfbehoud 
en de angst voor verdeeldheid het wonnen 
van de morele noodzaak tot diepgaande 
hervorming.

Tom Leijenaar 

De hardnekkigheid van de discussie 
over de Tridentijnse Mis, de Latijnse 
liturgie die de leer van de minachting 
belichaamde, fungeert hierbij als de 
centrale spiegel. Het beleid van pausen 
Johannes Paulus II (1920-2005) en 
Benedictus XVI (1927-2022) veroorzaakte 
een gevaarlijke regressie. Door de pre-
conciliaire, supersessionistische liturgie 
te legitimeren uit een pastorale zorg voor 
kerkelijke eenheid, creëerden zij een 
theologische dubbelzinnigheid die de 
fundamenten van de Joods-katholieke 
dialoog uitholde. Hun acties waren geen 
ongelukken, maar de onvermijdelijke uit-
komst van een beleid dat de bronnen van 
het anti-judaïsme weigerde te bannen. Pas 
onder paus Franciscus (1936-2025) werd 
een radicale en noodzakelijke correctie 
afgedwongen, waarmee de Kerk eindelijk 
gedwongen werd haar triomfalistische 
zelfbeeld te verruilen voor een model van 



7Skript Historisch Tijdschrift

gelijkwaardige dialoog. Deze worsteling 
laat zien hoe instituties omgaan met een 
belast verleden en hoe moeilijk het is om 
vastgeroeste dogma’s te herzien. Deze 
thematiek resoneert diep in een wereld 
die nog steeds worstelt met de erfenis 
van de Holocaust, en waarin theologische 
claims en historische narratieven een 
explosieve rol spelen in geopolitieke 
conflicten, zoals tussen Israël en Palestina. 
De omgang van de Katholieke Kerk met 
haar antisemitische verleden is daarmee 
een casestudy van de moeizame weg van 
minachting naar dialoog. 

identiteit. Het was de liturgie van een 
triomfalistische Kerk die zichzelf zag als de 
enige bezitter van de waarheid, de Ecclesia 
met de kroon. Het Goede Vrijdag-gebed 
voor de Joden was hiervan het pijnlijkste 
symptoom. De woorden waren geen 
theologische abstractie, maar vormden 
de liturgische verankering van het super-
sessionisme, waarbij het jodendom werd 
neergezet als een achterhaalde religie.

Afb. 1: De oude Ecclesia en Synagoga
Bron: Wikimedia Commons

De noodzakelijke breuk: 
Vaticanum II en de Novus Ordo
Om de latere conflicten over de liturgie 
te begrijpen is het cruciaal om te zien 
waarom een breuk met de oude mis nood-
zakelijk werd geacht. De Tridentijnse Mis, 
de officiële verzameling van gebeden en 
rituelen voor de eredienst, gecodificeerd 
in 1570 door paus Pius V, was vier eeuwen 
lang de hoeksteen van de katholieke 

Laten wij bidden voor de trouweloze 
Joden. Dat onze God en Heer de 
sluier van hun harten wegneemt en 
dat ook zij erkennen Jezus Christus, 
onze Heer. Almachtige, eeuwige God. 
Zelfs de trouweloze Joden stoot gij 
niet weg van Uw barmhartigheid. 
Verhoor onze gebeden die wij voor de 
verblinding van dat volk tot U richten 
opdat zij het licht van Uw waarheid, 
dat Christus is, mogen erkennen en 
daardoor aan hun duisternis ontrukt 
worden. Door Jezus Christus onze 
Heer.2

Hoewel paus Pius XII de bewoordingen 
in 1955 licht had verzacht (van perfidus 
oftewel ‘trouweloos’, naar een neutraler 
‘ongelovig’), bleef de kernintentie onge- 
wijzigd. De joden werden gezien als theo- 
logisch inferieur en blind; ze moesten 
zich bekeren om gered te worden uit hun  
duisternis. Deze liturgische uitdrukking 
van het supersessionisme was onverenig-
baar geworden met de nieuwe geest van 
Nostra Aetate. De Kerk kon niet op zondag 
de gemeenschappelijke erfenis van het 
geloof met het jodendom belijden en op 
Goede Vrijdag bidden voor de opheffing 
van hun blindheid.

In de geest van het Tweede Vati-
caanse Concilie voerde paus Paulus VI 
in 1969 een nieuwe liturgie in, de Novus 
Ordo Missae (Nieuwe Orde van de Mis). 
Dit was meer dan een update; het was 
een theologische heroriëntatie. In zijn 
apostolische constitutie Missale Roma-
num legde Paulus VI uit dat het Romeinse 



8

Missaal moest worden aangepast aan de 
‘mentaliteit van de huidige tijd’. De Novus 
Ordo was ontworpen om de theologie 
van het Vaticanum II te weerspiegelen, 
inclusief de nieuwe openheid naar het 
jodendom. Cruciaal was de instructie om 
elementen ‘die door de ongevallen van 
de geschiedenis schade hadden geleden’ 
te herstellen.3 Dit was een directe, zij het 
diplomatieke, verwijzing naar het Goede 
Vrijdag-gebed en andere problematische 
anti-joodse toevoegingen uit latere 
eeuwen.

De nieuwe liturgie verwijderde de 
beledigende taal volledig en verving die 
voor een respectvoller gebed voor het 
joodse. Met de Novus Ordo verving de 
Kerk haar officiële gebed van minachting 
door een gebed van respect. Het leek een 
definitieve breuk. Paus Paulus VI hoopte 
dat dit nieuwe missaal zou dienen als 
een instrument dat getuigde van een 
gemeenschappelijke eenheid, een eenheid 
die nu ook de joodse ‘oudere broeders’ 
omvatte. Deze daad van Paulus VI vestigde 
de Novus Ordo als de liturgische norm 
van verandering.

antisemitisme en Holocaustontkenning, of 
zoals Christopher Hitchens het eloquent 
samenvatte: ‘genocide no, deicide yes.’5

In 1988 bereikte dit conflict een 
breekpunt. Lefebvre wijdde tegen de 
expliciete wil van de paus vier nieuwe 
bisschoppen in, onder wie Williamson.6 
Dit was een schismatieke daad. Johannes 
Paulus II stond voor een dilemma. Hij 
was de paus van de dialoog, de eerste die 
een synagoge bezocht. Maar hij was ook 
een paus wiens historische achtergrond 
als Poolse bisschop hem had geleerd dat 
de Kerk alleen kon overleven (tegenover 
nazisme en communisme) als een ver-
enigd, monolithisch front. Hij was huiverig 
voor interne verdeeldheid en wilde de 
traditionalistische vleugel niet definitief 
verliezen.

Zijn antwoord kwam in de vorm 
van het document Ecclesia Dei in 1988.7 
Dit document was een meesterwerk van 
compromis. Enerzijds bevestigde het de  
breuk. Johannes Paulus II excommuni-
ceerde Lefebvre en de vier nieuw gewijde 
bisschoppen vanwege hun schismatieke 
daad. Anderzijds opende hij de deur voor 
het behoud van de oude leer. In hetzelfde 
document richtte hij een speciale pauselijke 
commissie op (mede geleid door kardinaal 
Ratzinger, de latere paus Benedictus XVI) 
met als doel het ‘faciliteren van de volledige 
kerkelijke gemeenschap’ voor diegenen 
die ‘verbonden wensen te blijven met de 
Opvolger van Petrus (…) met behoud van 
hun spirituele en liturgische tradities.’8 
Met andere woorden: de excommunicatie 
was een feit, maar de Tridentijnse Mis 
kreeg een officiële, zij het beperkte, plek 
binnen de Kerk.

Dit liturgisch compromis was geen 
op zichzelf staande daad. Het was een 
symptoom voor de gehele benadering 
van Johannes Paulus II. Zijn pontificaat 
werd gekenmerkt door grote symbolische 
gebaren van verandering, zoals het bezoek 
aan de synagoge van Rome of zijn gebed 
bij de Klaagmuur, die tegelijkertijd 
werden ondermijnd door een theologische 

Johannes Paulus II en het grote 
compromis: Ecclesia Dei
De hoop van Paulus VI zou al snel op de 
proef worden gesteld. De hervormingen 
van het Tweede Vaticaans Concilie 
stuitten op hevig verzet. De meest 
prominente tegenstander was de Franse 
aartsbisschop Marcel Lefebvre, die 
de priesterbroederschap St. Pius X 
(SSPX) oprichtte. De SSPX verwierp de 
hervormingen van Vaticanum II, inclusief 
Nostra Aetate en de dialoog met het 
jodendom, als een verraad aan de ware 
katholieke traditie. Voor hen was de Novus 
Ordo een symbool van deze ketterij, hun 
vaandel van verzet was de Tridentijnse 
Mis.4 Binnen deze traditionalistische 
beweging leefde het preconciliaire anti-
semitisme onverminderd voort. Eén van 
de bisschoppen van de SSPX, Richard 
Williamson, was berucht om zijn expliciete 



9Skript Historisch Tijdschrift

en historische continuïteit.9 Theologisch 
bleef Johannes Paulus vasthouden aan  
structureel supersessionisme. De Cate-
chismus van de Katholieke Kerk van 1992, 
uitgebracht onder zijn gezag, noemde de 
Oude Wet nog steeds een voorbereiding 
op het Evangelie en de Nieuwe Wet 
de volmaking daarvan.10 Dit hield een 
hiërarchie in stand: het jodendom was een 
waardevolle, maar onvoltooide opmaat 
naar het christendom.

Historisch gezien was zijn document 
We remember: a reflection on the 
Shoah (1998) een defensieve oefening 
en een nog problematischer stuk dan de 
Catechismus.11 Het was een manier voor 
de Kerk om haar handen te wassen in 
onschuld met betrekking tot de Tweede 
Wereldoorlog en riep daarmee meer 
vragen op dan het kon beantwoorden.12 
Het document maakte een cruciaal onder-
scheid tussen de ‘zonden van de zonen en 
dochters van de Kerk’ en de Kerk zelf, die 
‘heilig’ bleef.13 Het verdedigde expliciet 
het handelen van paus Pius XII tijdens de 
oorlog en deed de controversiële bewering 
dat de wortels van de Shoah buiten het 
christendom lagen, een bewering die his-
torici als David Kertzer en Sergio Minerbi 
scherp bekritiseerden als een ontkenning 
van de eigen leer van de minachting.14

Gezien vanuit deze context was 
Ecclesia Dei een logische stap. Het motief 
van Johannes Paulus II was de zorg voor de 
eenheid van de Kerk. Maar dit streven naar 
interne continuïteit had een hoge prijs. Het 
compromis legitimeerde de co-existentie 
van twee fundamenteel tegenstrijdige 
theologische opvattingen. De Novus Ordo,  
de liturgie van de verandering en de dia-
loog, moest nu officieel een ruimte delen 
met de oorspronkelijke Tridentijnse Mis, 
de liturgie die de ‘blinde’ en ‘trouweloze’ 
joden belichaamde. Hij had de triomferen-
de Ecclesia en de geblinddoekte Synagoga  
naast elkaar laten staan, in een ongemak-
kelijk staakt-het-vuren.

Benedictus XVI en de grote 
regressie: Summorum Pontificum
De deur die Johannes Paulus II op een kier 
had gezet, stond bij zijn opvolger, paus 

''DIT LEVERDE HEM DE BIJNAAM 'GOD'S ROTTWEILER' OP''
Dezelfde ambiguïteit was zichtbaar 

in Johannes Paulus’ strategische heilig-
verklaring. De heiligverklaring van Edith 
Stein in 1998 was pijnlijk. Stein, een 
Joodse filosofe die zich bekeerde en non 
werd, werd in Auschwitz vermoord omdat 
ze Joods was. Door haar als christelijke 
martelaar heilig te verklaren, creëerde de 
Kerk een narratief waarin haar dood een 
christelijke betekenis kreeg. Zoals Minerbi 
opmerkte, was de impliciete boodschap dat 
zij het Joodse volk hielp via het voorbeeld 
van de bekering.15 Het was de continuïteit 
van het supersessionisme, verpakt als een 
gebaar van verzoening.

na het Concilie met argwaan bekeek en 
vreesde voor een verlies aan continuïteit 
en doctrine. Waar Johannes Paulus II 
een politiek compromis zocht, zocht 
Benedictus een theologische en liturgische 
correctie terug naar de traditie.	

Zijn liturgische visie was geen 
geheim. Ze was de logische voortzetting 
van de theologie die hij als kardinaal had 
verwoord in Dominus Iesus (2000). Dit 
document was een harde herbevestiging 
van de traditionele leer dat de Katholieke 
Kerk de unieke en noodzakelijke weg 
naar verlossing is.16 Voor joodse (en 
protestantse) gesprekspartners voelde dit 

Benedictus XVI, wijd open. Benedictus, 
voorheen kardinaal Ratzinger, was als 
theoloog diep betrokken geweest bij de 
commissie Ecclesia Dei. Zijn historische 
rol in het Vaticaan was decennialang 
die van de ‘bewaker van de orthodoxie’ 
geweest, de Prefect van de Congregatie 
voor de Geloofsleer. Dit leverde hem de 
bijnaam ‘Gods rottweiler’ op. Hij was 
een intellectueel die de veranderingen 



10

als een regressie, een terugkeer naar het 
supersessionisme, omdat het de impliciete 
boodschap zond dat het joodse verbond 
‘onvoldoende’ was voor verlossing.

In 2007 zette paus Benedictus 
deze theologische continuïteit om in 
liturgische praktijk met het document 
Summorum Pontificum. Dit was geen 
kleine aanpassing; het was een liturgische 
en theologische aardverschuiving die een 
regressie inluidde. Ten eerste liberali-
seerde Benedictus het gebruik van de 
Tridentijnse Mis volledig. Priesters hadden 
niet langer speciale toestemming nodig van 
hun bisschop om deze te vieren – de enige 
beperking die Johannes Paulus II had 
ingevoerd. Ten tweede, en theologisch veel 
ingrijpender, herdefinieerde hij de status 
van de twee liturgieën. De Novus Ordo 
(de nieuwe mis) werd de ‘gewone’ vorm 
van de Romeinse ritus. De oorspronkelijke 
Tridentijnse Mis werd de ‘buitengewone’ 
vorm.17 Met deze terminologie creëerde 
Benedictus een mogelijke terugkeer van 
eenieder die vasthield aan de Tridentijnse 
Mis. Hij stelde dat deze twee vormen van 
de lex orandi (de wet van het gebed) op 
geen enkele wijze tot verdeeldheid zou 
leiden in de geloofsleer van de Kerk, de lex 
credendi (de wet van het geloof).18

Dit was een catastrofale misrekening 
en een ernstige fout. Critici, waaronder 
de joodse gemeenschap, zagen onmid-
dellijk het gevaar. Door de oude mis 
theologisch gelijk te maken aan de nieuwe, 
legitimeerde Benedictus XVI de theologie 
achter die oude mis. De liturgie van het 
supersessionisme, het gebed dat (zelfs 
in de versie van 1962) nog steeds bad 
voor de bekering van de joden uit hun 
blindheid, was niet langer een getolereerd 
overblijfsel voor een kleine groep; het 
was nu een ‘buitengewone’ maar officieel 
goedgekeurde uitdrukking van het katho-
lieke geloof. De desastreuze gevolgen 
van deze regressie lieten niet lang op 
zich wachten. Gesterkt door Summorum 
Pontificum en Benedictus’ wens tot 
verzoening, zocht de SSPX toenadering. 

In 2009 zette Benedictus de ultieme stap: 
hij hief de excommunicatie op van de vier 
bisschoppen die Johannes Paulus II had 
verbannen.19

Slechts één dag na de opheffing 
van de excommunicatie gaf bisschop 
Richard Williamson een interview op 
de Zweedse televisie. Hij verklaarde: ‘Ik 
geloof dat het historische bewijs enorm 
ingaat tegen het feit dat zes miljoen Joden 
opzettelijk zijn vergast in gaskamers als 
een opzettelijk beleid van Adolf Hitler.’20 
De wereld reageerde met afschuw. De 
crisis was compleet. In zijn zoektocht naar 
continuïteit en kerkelijke eenheid had  
de paus een notoire Holocaustontkenner 
officieel teruggebracht in de volle 
gemeenschap van de Kerk.

Het besluit van Benedictus XVI om 
de excommunicatie op te heffen was niet 
het enige controversiële moment van zijn 
pontificaat. In hetzelfde jaar, 2009, zette 
Benedictus nog een provocatieve stap 
die zijn prioriteit voor continuïteit en 
institutionele verdediging aantoonde: hij 
verklaarde paus Pius XII ‘eerbiedwaardig’, 
een cruciale stap richting heiligverklaring. 
Dit deed hij ondanks de wijdverbreide 
joodse en historische bezwaren tegen Pius’ 
publieke zwijgen tijdens de Shoah, een 
zwijgen dat volgens historici als Michael 
Phayer mede werd ingegeven door zijn 
angst voor het communisme, die hij als een 
grotere bedreiging zag dan het nazisme 
voor de eenheid van de kerk.21 Het vereren 
van Pius XII werd door critici gezien als 
een goedkeuring van deze institutionele 
prioriteitenstelling.

Geconfronteerd met de wereldwijde 
verontwaardiging over de Williamson-
affaire schreef Benedictus een brief aan de 
bisschoppen. Deze brief was onthullend. 
Hij noemde de affaire een ‘onvoorziene 
tegenslag’ en gaf toe dat hij het ‘internet’ 
beter had moeten raadplegen.22 De SSPX  
zelf gooide olie op het vuur door te 
verklaren dat de critici een gouden kans 
vonden in de ongelukkige woorden van 
bisschop Williamson, maar zij weigerden 



11Skript Historisch Tijdschrift

hun fundamentele afwijzing van Vatica-
num II in te trekken.23 Desondanks werd 
Benedictus’ ware motief duidelijk toen 
hij de retorische vraag stelde: ‘Kunnen 
we totaal onverschillig staan tegenover 
een gemeenschap met 491 priesters, 
215 seminaristen, 6 seminaries (…) en 
duizenden lekengelovigen? Moeten we 
hen terloops verder van de Kerk laten 
afdrijven?’24

Het antwoord was duidelijk. Voor 
Benedictus XVI woog de continuïteit van 
de Kerk als instituut en het behouden van  
priesters en gelovigen, zelfs zij die de 
Holocaust ontkenden, zwaarder dan de 
verandering en de morele verplichting die  
Nostra Aetate had ingeluid. De Joods-
katholieke dialoog bevond zich op een 
dieptepunt. Het beeld van de geblinddoekte 
Synagoga was effectief opnieuw op een 
voetstuk geplaatst.

theologische breuk met de ‘leer van de 
minachting’. Als het joodse verbond geldig 
is, is de missie om hen te redden uit hun 
duisternis – precies wat de Tridentijnse Mis 
propageerde – theologisch onjuist. Vanuit 
deze theologie van gelijkwaardigheid was 
de liturgische continuïteit die Benedictus 
had gecreëerd onhoudbaar geworden. Zes 
jaar na de waarschuwingen van joodse 
leiders, zoals Noam Marans, dat de 
Tridentijnse Mis een uitdaging was om in 
de gaten te houden, besloot Franciscus dat 
de tijd voor compromissen voorbij was.28

In juli 2021 publiceerde hij het 
document Traditionis Custodes (Hoeders 
van de traditie). Dit document was geen 
compromis. Het was een directe en 
ondubbelzinnige correctie, een complete 
ommekeer van het beleid van Benedictus 
XVI. Franciscus handelde met uiterste 
precisie om de regressie van Summorum 
Pontificum ongedaan te maken. Ten 
eerste herdefinieerde hij de status van de  

''DIT WAS DE DUIDELIJKSTE VATICAANSE AFWIJZING VAN 
SYSTEMATISCH EN STRUCTUREEL SUPERSESSIONISME TOT NU TOE''

Benedictus Dominus Iesus schreef, schreef 
Franciscus Evangelii Gaudium (2013). In 
dit document maakte hij de theologisch 
meest radicale verandering sinds Nostra 
Aetate officieel. Hij stelde ondubbelzinnig 
dat het verbond van God met het Joodse 
volk nooit herroepen is. Hij ging verder 
door te stellen dat ‘wij het jodendom niet 
kunnen beschouwen als een vreemde 
religie.’26

Deze theologie werd in 2015 ver-
sterkt door het Vaticaans document The  
gifts and the calling of God are 
irrevocable. Dit was de duidelijkste 
Vaticaanse afwijzing van systematisch en 
structureel supersessionisme tot nu toe. 
Het document deed een uitspraak die 
decennia van ambiguïteit doorbrak. De 
Katholieke Kerk bedrijft noch ondersteunt 
enig specifiek institutioneel missiewerk 
gericht op joden.27 Dit was de ultieme 

Franciscus en de correctie: 
Traditionis Custodes
Paus Franciscus erfde een liturgisch en 
theologisch verdeelde Kerk. De verande-
ring naar de Novus Ordo na Vaticanum 
II en de continuïteit van de buitengewone 
vorm van de oorspronkelijke Tridentijnse 
Mis bestonden niet vreedzaam naast 
elkaar, zoals Benedictus had gehoopt. 
Ze waren, zoals Franciscus later zou 
erkennen, de symbolen geworden van 
twee tegenovergestelde visies op de 
Kerk.25 Aan de ene kant stond de Kerk 
van de verandering en de dialoog, aan de 
andere kant de Kerk van de continuïteit, 
die zich definieerde als tegenwicht voor 
de moderne wereld en Nostra Aetate. Het 
pontificaat van Franciscus markeert een 
radicale en noodzakelijke breuk met het 
beleid van zijn voorgangers.

Net als bij zijn voorgangers was 
de liturgische actie van Franciscus een 
afspiegeling van zijn theologie. Waar 



12

liturgie. Hij schafte de tweedeling ‘gewone’ 
en ‘buitengewone’ vorm af. Hij decreteerde 
dat de liturgische boeken van Paulus VI en 
Johannes Paulus II (de Novus Ordo) de 
‘unieke uitdrukking zijn van de lex orandi 
van de Romeinse ritus’.29 Hiermee werd 
de verandering van Vaticanum II opnieuw 
de enige en unieke vorm.

Ten tweede degradeerde hij de Tri-
dentijnse Mis. Het was niet langer een 
‘buitengewone’ vorm van het geloof, maar 
een overblijfsel dat streng gereguleerd  
en uiteindelijk uitgefaseerd diende te 
worden. Hij legde de volledige autoriteit 
terug bij de bisschoppen en verbood 
de oprichting van nieuwe groepen of 
parochies die de oude mis gebruikten. 
Cruciaal was zijn eis dat groepen die de  
oude mis mochten blijven vieren, de  
geldigheid en legitimiteit van de litur-
gische hervorming van Vaticanum II niet 
mochten ontkennen.

Franciscus’ motivering was een 
directe kritiek op zijn voorgangers. Hij  
erkende dat Johannes Paulus II en 
Benedictus XVI hadden gehandeld om 
de eendracht en eenheid van de Kerk 

te bevorderen. Maar, zo concludeerde 
Franciscus, deze poging tot pacificatie was 
mislukt. Het instrument van de continuïteit 
van de Tridentijnse Mis was uitgebuit 
om de verdeeldheid juist te vergroten en 
het Tweede Vaticaans Concilie zelf af te 
wijzen. De reacties waren voorspelbaar. 
Traditionalisten waren woedend. De SSPX 
noemde de theologie achter de nieuwe mis 
een leugen die zou leiden tot desintegratie. 
Maar voorstanders van Vaticanum II, 
zoals theoloog Massimo Faggioli, zagen de 
verandering als ‘een van de belangrijkste 
pauselijke daden in de geschiedenis van  
de receptie en implementatie van Vatica-
num II.’30

Met Traditionis Custodes maakte 
paus Franciscus een duidelijke keuze. Hij 
koos voor de verandering van 1965 boven 
de continuïteit van 1570. Hij plaatste de 
integriteit van de conciliaire theologie, 
inclusief de fundamentele breuk met het 
antisemitisme in Nostra Aetate, boven de 
wens om traditionalistische groepen, die 
deze breuk verwierpen, binnenboord te 
houden.

Afb. 2: De nieuwe Ecclesia en Synagoga
Bron: Wikimedia Commons



13Skript Historisch Tijdschrift

Conclusie: een nieuw beeld voor 
een nieuwe tijd
Het narratief van de Tridentijnse Mis is 
meer dan een intern kerkelijk dispuut 
over de liturgie. Het is het verhaal van de 
moeizame en vaak mislukte poging van de 
Katholieke Kerk om de belofte van Nostra 
Aetate waar te maken. Het is de vraag of de 
Kerk bereid was de voortzetting van haar 
triomfalistische zelfbeeld, de gekroonde 
Ecclesia die neerkijkt op de geblinddoekte 
Synagoga, los te laten.		

Het pontificaat van Johannes Paulus 
II werd gekenmerkt door compromis. 
Gedreven door de wens tot continuïteit van 

actief bestuderend. Ze kijken elkaar aan, 
in dialoog, alsof ze, zoals de pauselijke 
inscriptie luidt, ‘elkaar helpen de rijkdom 
van Gods woord te delven.’ De blinddoek 
is af.

De acties van paus Franciscus vormen 
een dubbele, beslissende beweging. Een 
radicale breuk met het verleden en het 
schetsen van een visuele toekomst. Met 

de kerkelijke eenheid, tolereerde hij een 
liturgie die de verandering van het Concilie 
direct tegensprak. Dit opende de deur voor 
een gevaarlijke regressie onder Benedictus 
XVI. Zijn pontificaat toonde aan dat 
de voortzetting van een preconciliaire 
wereldbeschouwing prioriteit kon krijgen 
boven de morele plichten van de post-
Holocaust Kerk. De Williamson-affaire 
en de promotie van Pius XII waren geen 
ongelukken. Ze waren de onvermijdelijke 
uitkomst van een beleid dat de liturgische 
en historische bronnen van het anti-
judaïsme legitimeerde. Beide pausen 
hielden, door hun handelen, de oude, 
geblinddoekte Synagoga symbolisch op 
haar voetstuk.

Het is daarom veelbetekenend dat  
juist paus Franciscus, de paus van 
Traditionis Custodes en Evangelii Gau-
dium, ook de paus is die een nieuw 
symbool heeft omarmd. In 2015, ter 
ere van de vijftigste verjaardag van 
Nostra Aetate, zegende hij een nieuw 
beeldhouwwerk aan de Saint Joseph’s 
University in Philadelphia: Synagoga and 
Ecclesia in our time. Dit beeld is de visuele 
verandering die Traditionis Custodes 
liturgisch probeert af te dwingen. In 
dit nieuwe kunstwerk is de hiërarchie 
verdwenen. Ecclesia en Synagoga zitten 
naast elkaar, als gelijken. Beiden dragen 
een kroon en beiden houden hun heilige 
geschriften open, niet vallend, maar 

Traditionis Custodes maakt hij de Kerk 
liturgisch los van haar giftige erfenis 
door de theologie van de minachting 
te ontkrachten. Tegelijkertijd biedt hij 
met zijn zegen over het nieuwe beeld 
van ‘Ecclesia en Synagoga in onze tijd’ 
een concrete visie op een toekomst van 
gelijkwaardigheid. Deze dubbele beweging, 
het afbreken van oude structuren van 
haat en het bouwen aan nieuwe symbolen 
van dialoog, biedt een krachtige les die 
urgenter is dan ooit. In een tijd waarin 
religieuze claims en verdraaide historische 
narratieven politieke conflicten, zoals 
dat tussen Israël en Palestina, blijven 
voeden en de menselijkheid van de 
ander ontkennen, toont deze katholieke 
worsteling dat verzoening moed vereist. 
De moed om diepgewortelde dogma’s 
daadwerkelijk te ontmantelen. De reis van 
de oude, geblinddoekte Synagoga naar 
een gelijkwaardige partner is daarmee 
voltooid. De verandering die in 1965 
op papier werd beloofd, wordt nu, na 
decennia van tegenstribbelen, eindelijk 
zichtbaar in liturgie en steen.

Tom Leijenaar rondde in de zomer van 
2025 de master Geschiedenis af aan de 
Universiteit van Amsterdam. Dit artikel 
is gebaseerd op zijn scriptie, geschreven 
onder begeleiding van dr. Mart Rutjes, 
over antisemitisme binnen de Katholieke 
Kerk na 1965.



14

Eindnoten
1	 Paus Paulus VI, Nostra Aetate (28 oktober 1965).
2	 KRO-NCRV, Goede-Vrijdagbede voor de Joden (geraadpleegd op 29 oktober 2025). 		
	 https://kro-ncrv.nl/katholiek/encyclopedie/g/goede-vrijdagbede-voor-de-joden.
3	 Paus Paulus VI, Missale Romanum (3 april 1969) paragraaf 2 en 8.
4	 Brian Sudlow, ‘The Frenchness of Marcel Lefebvre and the Society of St Pius X: a new reading’, 	
	 French cultural studies 28:1 (2017) 79-94, 79.
5	 Intelligence Squared (15 september 2015). The Catholic Church is a force for good in the world 	
	 (video), YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=JZRcYaAYWg4 (30 mei 2025).
6	 Sean Doyle, ‘The Pontifical commission Ecclesia Dei: purpose and competence’, The jurist 73:1 	
	 (2013) 131-150, 131.
7	 Paus Johannes Paulus II, Ecclesia Dei (2 juli 1988).
8	 Paus Johannes Paulus II, Ecclesia Dei, 6a.
9	 Edward Renehan, Pope John Paul II (Chelsea House 2007) 72-74.
10	 Paus Johannes Paulus II, Catechism of the Catholic Church (1992).
11	 Paus Johannes Paulus II, We remember: a reflection on the Shoah (12 maart 1998).
12	 James Rudin, ‘Reflections on the Vatican’s “Reflection on the Shoah”’, Cross currents 48:4 (1998) 	
	 518-529, 519.
13	 Sergio Minerbi, ‘Pope John Paul and the Jews: an evaluation’, Jewish political studies review 181 	
	 (2006) 15-36, 24.
14	 David Kertzer, The Popes against the Jews: The Vatican’s role in the rise of modern antisemitism 	
	 (Alfred A. Knopf 2001) 19; Minerbi, ‘Pope John Paul and the Jews’, 24.
15	 Minerbi, ‘Pope John Paul II and the Jews’, 20.
16	 Steven Leonard, ‘“Dominus Jesus”: Why this? Why now?’, Shofar 22:2 (2004) 12-17.
17	 Rita Ferrone, ‘Anti-Jewish elements in the extraordinary form’, Worship 84:6 (2010) 498-513, 498.
18	 Paus Benedictus XVI, Summorum Pontificum, paragraaf 10.
19	 Paus Benedictus XVI, Letter of His Holiness Pope Benedict XVI to the bishops of the Catholic 	
	 Church concerning the remission of the excommunication of the four bishops consecrated by 	
	 Archbishop Lefebvre (10 maart 2009).
20	 BBC (2 februari 2009). Pope Under Fire (video). YouTube. https://www.youtube.com/		
	 watch?v=meAoIYpupsw (geraadpleegd op 24 mei 2025).
21	 Michael Phayer, ‘“Helping the Jews is not an easy thing to do.” Vatican Holocaust policy: 		
	 continuity or change?’, Holocaust and genocidal studies 21:3 (2007) 421-253, 431.
22	 Paus Benedictus XVI, Letter of His Holiness Pope Benedict XVI to the bishops of the Catholic 	
	 Church.
23	 Bernard Falley, Letter to friends and benefactors (14 augustus 2009)
24	 Paus Benedictus XVI, Letter of His Holiness Pope Benedict XVI to the bishops of the Catholic 	
	 Church.
25	 Paus Franciscus, Traditionis Custodes.
26	 Paus Francisus, Evangelii Gaudium, 249.
27	 Commission for Religious Relations with the Jews, The gifts and the calling of God are irrevocable
	 6:40.
28	 Noam Marans, ‘The Pope Francis effect and Catholic-Jewish relations’, 9.
29	 Paus Franciscus, Traditionis Custodes.
30	 Massimo Faggioli, ‘The Limits of Traditionis Custodes’, Commonwealth magazine (2 september 	
	 2021).


