SRript
HISTORISCH L TIJDSCHRIFT

Artikel: Van minachting tot dialoog. De Tridentijnse Mis als spiegel van de Joods-katholieke
relatie na Vaticanum II

Auteur: Tom Leijenaar

Verschenen in Skript Historisch Tijdschrift, jaargang 47.4, pp. 06-14.

© 2026 Stichting Skript Historisch Tijdschrift, Amsterdam

p-ISSN: 0165-7518

e-ISSN: 3051-2506

Abstract: The declaration Nostra Aetate (1965) promised an end to the ‘teaching of
contempt’, but its realisation was thwarted for decades. This article analyses the struggle over
the Tridentine Mass as a mirror of this tension. It argues that the policies of John Paul II and
liturgy and the theology of supersessionism embedded within it. This compromise led to a
regression that severely damaged Jewish-Catholic dialogue. Only Pope Francis forced a
radical correction. With Traditionis Custodes, he rejected liturgical ambiguity and
unequivocally chose the theology of Vatican II. Thus, the Church was finally compelled to
exchange its triumphalist self-image for a model of equal dialogue, thereby liturgically
anchoring the spirit of Nostra Aetate.

Skript Historisch Tijdschrift is een onathankelijk wetenschappelijk blad dat viermaal per jaar
verschijnt. De redactie, bestaande uit studenten en pas afgestudeerden, wil bijdragen aan
actuele historische debatten, en biedt getalenteerde studenten de kans om hun werk aan een

breder publiek te presenteren.

Skript Historisch Tijdschrift « Kloveniersburgwal 48, Kamer E2.04/5 +1000 BP Amsterdame
www.skript-ht.com ¢ skript-few(@uva.nl



http://www.skript-ht.com/
mailto:skript-fgw@uva.nl

VANMINACHTINGTOTDIALOOG

DETRIDENTIJNSE MIS ALS SPIEGEL VAN DE JOODS-
KATHOLIEKE RELATIENAVATICANUMII

Tom Leijenaar

In 1965 leek de breuk met het antisemitische verleden van de Rooms-
Katholieke Kerk definitief. Een diepgewortelde traditie, verankerd in de
Latijnse mis, bleek echter hardnekkiger dan gedacht. Wat volgde was een
decennialange theologische strijd die de Kerk op ramkoers bracht met haar

eigen beloftes.

Eeuwenlang keek de Katholieke Kerk
triomferend neer op het Jodendom. In
het zuiderportaal van de Kathedraal
van Straatsburg werd deze theologische
realiteit letterlijk in steen gebeiteld.
Ecclesia, de vrouwelijke personificatie
van de Kerk, draagt een kroon, met
een kruisstaf en kelk in elk van haar
handen, terwijl Synagoga, de vrouwelijke
personificatie van het Jodendom, geblind-
doekt is, met een gebroken lans en de
Thorarollen die uit haar handen vallen.
Deze stenen beelden waren de visuele
vertaling van het kerkelijk antisemitisme,
geworteld in de teaching of contempt, of
de leer van de minachting. De kern van
deze leer was het supersessionisme. Dit
is het geloof dat de Kerk het Joodse volk
had vervangen, wat leidde tot eeuwen van
discriminatie, vervolging en geweld.

De Shoah, het systematisch ver-
moorden van meer dan zes miljoen
Europese Joden, dwong de Kerk tot een
pijnlijk en onontkoombaar zelfonderzoek.
Hoe had de leer van de minachting
bijgedragen aan de cultuur waarin deze
genocide kon plaatsvinden? Als antwoord
op deze morele crisis kwam in 1965 de
verklaring Nostra Aetate (In onze tijd).!
Dit document was een belofte van een
radicale verandering. Het verwierp de
godsmoordaanklacht, betreurde het anti-

semitisme en bevestigde de onherroepe-
lijkheid van Gods verbond met het
Joodse volk. Een tijdperk van dialoog
leek aangebroken. Dit artikel betoogt
echter dat deze belofte decennialang werd
ondermijnd door een interne theologische
strijd, waarbij institutioneel zelfbehoud
en de angst voor verdeeldheid het wonnen
van de morele noodzaak tot diepgaande
hervorming.

De hardnekkigheid van de discussie
over de Tridentijnse Mis, de Latijnse
liturgie die de leer van de minachting
belichaamde, fungeert hierbij als de
centrale spiegel. Het beleid van pausen
Johannes Paulus II (1920-2005) en
Benedictus XVI (1927-2022) veroorzaakte
een gevaarlijke regressie. Door de pre-
conciliaire, supersessionistische liturgie
te legitimeren uit een pastorale zorg voor
kerkelijke eenheid, cre€erden zij een
theologische dubbelzinnigheid die de
fundamenten van de Joods-katholieke
dialoog uitholde. Hun acties waren geen
ongelukken, maar de onvermijdelijke uit-
komst van een beleid dat de bronnen van
het anti-judaisme weigerde te bannen. Pas
onder paus Franciscus (1936-2025) werd
een radicale en noodzakelijke correctie
afgedwongen, waarmee de Kerk eindelijk
gedwongen werd haar triomfalistische
zelfbeeld te verruilen voor een model van



Afb. 1: De oude Ecclesia en Synagoga
Bron: Wikimedia Commons

gelijkwaardige dialoog. Deze worsteling
laat zien hoe instituties omgaan met een
belast verleden en hoe moeilijk het is om
vastgeroeste dogma’s te herzien. Deze
thematiek resoneert diep in een wereld
die nog steeds worstelt met de erfenis
van de Holocaust, en waarin theologische
claims en historische narratieven een
explosieve rol spelen in geopolitieke
conflicten, zoals tussen Israél en Palestina.
De omgang van de Katholieke Kerk met
haar antisemitische verleden is daarmee
een casestudy van de moeizame weg van
minachting naar dialoog.

De noodzakelijke breuk:

Vaticanum II en de Novus Ordo

Om de latere conflicten over de liturgie
te begrijpen is het cruciaal om te zien
waarom een breuk met de oude mis nood-
zakelijk werd geacht. De Tridentijnse Mis,
de officiéle verzameling van gebeden en
rituelen voor de eredienst, gecodificeerd
in 1570 door paus Pius V, was vier eeuwen
lang de hoeksteen van de katholieke

SKRIPTHISTORISCH TIJDSCHRIFT

identiteit. Het was de liturgie van een
triomfalistische Kerk die zichzelf zag als de
enige bezitter van de waarheid, de Ecclesia
met de kroon. Het Goede Vrijdag-gebed
voor de Joden was hiervan het pijnlijkste
symptoom. De woorden waren geen
theologische abstractie, maar vormden
de liturgische verankering van het super-
sessionisme, waarbij het jodendom werd
neergezet als een achterhaalde religie.

Laten wij bidden voor de trouweloze
Joden. Dat onze God en Heer de
sluier van hun harten wegneemt en
dat ook zij erkennen Jezus Christus,
onze Heer. Almachtige, eeuwige God.
Zelfs de trouweloze Joden stoot gij
niet weg van Uw barmhartigheid.
Verhoor onze gebeden die wij voor de
verblinding van dat volk tot U richten
opdat zij het licht van Uw waarheid,
dat Christus is, mogen erkennen en
daardoor aan hun duisternis ontrukt
worden. Door Jezus Christus onze
Heer.?

Hoewel paus Pius XII de bewoordingen
in 1955 licht had verzacht (van perfidus
oftewel ‘trouweloos’, naar een neutraler
‘ongelovig’), bleef de kernintentie onge-
wijzigd. De joden werden gezien als theo-
logisch inferieur en blind; ze moesten
zich bekeren om gered te worden uit hun
duisternis. Deze liturgische uitdrukking
van het supersessionisme was onverenig-
baar geworden met de nieuwe geest van
Nostra Aetate. De Kerk kon niet op zondag
de gemeenschappelijke erfenis van het
geloof met het jodendom belijden en op
Goede Vrijdag bidden voor de opheffing
van hun blindheid.

In de geest van het Tweede Vati-
caanse Concilie voerde paus Paulus VI
in 1969 een nieuwe liturgie in, de Novus
Ordo Missae (Nieuwe Orde van de Mis).
Dit was meer dan een update; het was
een theologische heroriéntatie. In zijn
apostolische constitutie Missale Roma-
num legde Paulus VI uit dat het Romeinse

7



Missaal moest worden aangepast aan de
‘mentaliteit van de huidige tijd’. De Novus
Ordo was ontworpen om de theologie
van het Vaticanum II te weerspiegelen,
inclusief de nieuwe openheid naar het
jodendom. Cruciaal was de instructie om
elementen ‘die door de ongevallen van
de geschiedenis schade hadden geleden’
te herstellen.? Dit was een directe, zij het
diplomatieke, verwijzing naar het Goede
Vrijdag-gebed en andere problematische
anti-joodse toevoegingen uit latere
eeuwen.

De nieuwe liturgie verwijderde de
beledigende taal volledig en verving die
voor een respectvoller gebed voor het
joodse. Met de Novus Ordo verving de
Kerk haar offici€éle gebed van minachting
door een gebed van respect. Het leek een
definitieve breuk. Paus Paulus VI hoopte
dat dit nieuwe missaal zou dienen als
een instrument dat getuigde van een
gemeenschappelijke eenheid, een eenheid
die nu ook de joodse ‘oudere broeders’
omvatte. Deze daad van Paulus VI vestigde
de Novus Ordo als de liturgische norm
van verandering.

Johannes Paulus II en het grote
compromis: Ecclesia Dei

De hoop van Paulus VI zou al snel op de
proef worden gesteld. De hervormingen
van het Tweede Vaticaans Concilie
stuitten op hevig verzet. De meest
prominente tegenstander was de Franse
aartsbisschop Marcel Lefebvre, die
de priesterbroederschap St. Pius X
(SSPX) oprichtte. De SSPX verwierp de
hervormingen van Vaticanum II, inclusief
Nostra Aetate en de dialoog met het
jodendom, als een verraad aan de ware
katholieke traditie. Voor hen was de Novus
Ordo een symbool van deze ketterij, hun
vaandel van verzet was de Tridentijnse
Mis.# Binnen deze traditionalistische
beweging leefde het preconciliaire anti-
semitisme onverminderd voort. Eén van
de bisschoppen van de SSPX, Richard
Williamson, was berucht om zijn expliciete

antisemitisme en Holocaustontkenning, of
zoals Christopher Hitchens het eloquent
samenvatte: ‘genocide no, deicide yes.’”s

In 1988 bereikte dit conflict een
breekpunt. Lefebvre wijdde tegen de
expliciete wil van de paus vier nieuwe
bisschoppen in, onder wie Williamson.®
Dit was een schismatieke daad. Johannes
Paulus II stond voor een dilemma. Hij
was de paus van de dialoog, de eerste die
een synagoge bezocht. Maar hij was ook
een paus wiens historische achtergrond
als Poolse bisschop hem had geleerd dat
de Kerk alleen kon overleven (tegenover
nazisme en communisme) als een ver-
enigd, monolithisch front. Hij was huiverig
voor interne verdeeldheid en wilde de
traditionalistische vleugel niet definitief
verliezen.

Zijn antwoord kwam in de vorm
van het document Ecclesia Dei in 1988.7
Dit document was een meesterwerk van
compromis. Enerzijds bevestigde het de
breuk. Johannes Paulus II excommuni-
ceerde Lefebvre en de vier nieuw gewijde
bisschoppen vanwege hun schismatieke
daad. Anderzijds opende hij de deur voor
het behoud van de oude leer. In hetzelfde
documentrichttehijeen speciale pauselijke
commissie op (mede geleid door kardinaal
Ratzinger, de latere paus Benedictus XVI)
met als doel het ‘faciliteren van de volledige
kerkelijke gemeenschap’ voor diegenen
die ‘verbonden wensen te blijven met de
Opvolger van Petrus (...) met behoud van
hun spirituele en liturgische tradities.”®
Met andere woorden: de excommunicatie
was een feit, maar de Tridentijnse Mis
kreeg een offici€le, zij het beperkte, plek
binnen de Kerk.

Dit liturgisch compromis was geen
op zichzelf staande daad. Het was een
symptoom voor de gehele benadering
van Johannes Paulus II. Zijn pontificaat
werd gekenmerkt door grote symbolische
gebaren van verandering, zoals het bezoek
aan de synagoge van Rome of zijn gebed
bij de Klaagmuur, die tegelijkertijd
werden ondermijnd door een theologische



en historische continuiteit.? Theologisch
bleef Johannes Paulus vasthouden aan
structureel supersessionisme. De Cate-
chismus van de Katholieke Kerk van 1992,
uitgebracht onder zijn gezag, noemde de
Oude Wet nog steeds een voorbereiding
op het Evangelie en de Nieuwe Wet
de volmaking daarvan.”® Dit hield een
hiérarchie in stand: het jodendom was een
waardevolle, maar onvoltooide opmaat
naar het christendom.

Historisch gezien was zijn document
We remember: a reflection on the
Shoah (1998) een defensieve oefening
en een nog problematischer stuk dan de
Catechismus." Het was een manier voor
de Kerk om haar handen te wassen in
onschuld met betrekking tot de Tweede
Wereldoorlog en riep daarmee meer
vragen op dan het kon beantwoorden.'
Het document maakte een cruciaal onder-
scheid tussen de ‘zonden van de zonen en
dochters van de Kerk’ en de Kerk zelf, die
‘heilig’ bleef.* Het verdedigde expliciet
het handelen van paus Pius XII tijdens de
oorlog en deed de controversiéle bewering
dat de wortels van de Shoah buiten het
christendom lagen, een bewering die his-
torici als David Kertzer en Sergio Minerbi
scherp bekritiseerden als een ontkenning
van de eigen leer van de minachting.'

Gezien vanuit deze context was
Ecclesia Dei een logische stap. Het motief
van Johannes Paulus IT was de zorg voor de
eenheid van de Kerk. Maar dit streven naar
interne continuiteit had een hoge prijs. Het
compromis legitimeerde de co-existentie
van twee fundamenteel tegenstrijdige
theologische opvattingen. De Novus Ordo,
de liturgie van de verandering en de dia-
loog, moest nu officieel een ruimte delen
met de oorspronkelijke Tridentijnse Mis,
de liturgie die de ‘blinde’ en ‘trouweloze’
joden belichaamde. Hij had de triomferen-
de Ecclesia en de geblinddoekte Synagoga
naast elkaar laten staan, in een ongemak-
kelijk staakt-het-vuren.

Benedictus XVI en de grote
regressie: Summorum Pontificum
De deur die Johannes Paulus IT op een kier
had gezet, stond bij zijn opvolger, paus
Benedictus XVI, wijd open. Benedictus,
voorheen kardinaal Ratzinger, was als
theoloog diep betrokken geweest bij de
commissie Ecclesia Dei. Zijn historische
rol in het Vaticaan was decennialang
die van de ‘bewaker van de orthodoxie’
geweest, de Prefect van de Congregatie
voor de Geloofsleer. Dit leverde hem de
bijnaam ‘Gods rottweiler’ op. Hij was
een intellectueel die de veranderingen

"DITLEVERDEHEM DE BIJNAAM 'GOD'S ROTTWEILER' OP"

Dezelfde ambiguiteit was zichtbaar
in Johannes Paulus’ strategische heilig-
verklaring. De heiligverklaring van Edith
Stein in 1998 was pijnlijk. Stein, een
Joodse filosofe die zich bekeerde en non
werd, werd in Auschwitz vermoord omdat
ze Joods was. Door haar als christelijke
martelaar heilig te verklaren, cre€erde de
Kerk een narratief waarin haar dood een
christelijke betekenis kreeg. Zoals Minerbi
opmerkte, was de impliciete boodschap dat
zij het Joodse volk hielp via het voorbeeld
van de bekering.'> Het was de continuiteit
van het supersessionisme, verpakt als een
gebaar van verzoening.

SKRIPTHISTORISCH TIJDSCHRIFT

na het Concilie met argwaan bekeek en
vreesde voor een verlies aan continuiteit
en doctrine. Waar Johannes Paulus II
een politiek compromis zocht, zocht
Benedictus een theologische en liturgische
correctie terug naar de traditie.

Zijn liturgische visie was geen
geheim. Ze was de logische voortzetting
van de theologie die hij als kardinaal had
verwoord in Dominus Iesus (2000). Dit
document was een harde herbevestiging
van de traditionele leer dat de Katholieke
Kerk de unieke en noodzakelijke weg
naar verlossing is.’* Voor joodse (en
protestantse) gesprekspartners voelde dit



als een regressie, een terugkeer naar het
supersessionisme, omdat het de impliciete
boodschap zond dat het joodse verbond
‘onvoldoende’ was voor verlossing.

In 2007 zette paus Benedictus
deze theologische continuiteit om in
liturgische praktijk met het document
Summorum Pontificum. Dit was geen
kleine aanpassing; het was een liturgische
en theologische aardverschuiving die een
regressie inluidde. Ten eerste liberali-
seerde Benedictus het gebruik van de
Tridentijnse Mis volledig. Priesters hadden
nietlanger speciale toestemming nodig van
hun bisschop om deze te vieren — de enige
beperking die Johannes Paulus II had
ingevoerd. Ten tweede, en theologisch veel
ingrijpender, herdefinieerde hij de status
van de twee liturgieén. De Novus Ordo
(de nieuwe mis) werd de ‘gewone’ vorm
van de Romeinse ritus. De oorspronkelijke
Tridentijnse Mis werd de ‘buitengewone’
vorm.” Met deze terminologie creéerde
Benedictus een mogelijke terugkeer van
eenieder die vasthield aan de Tridentijnse
Mis. Hij stelde dat deze twee vormen van
de lex orandi (de wet van het gebed) op
geen enkele wijze tot verdeeldheid zou
leiden in de geloofsleer van de Kerk, de lex
credendi (de wet van het geloof).'®

Dit was een catastrofale misrekening
en een ernstige fout. Critici, waaronder
de joodse gemeenschap, zagen onmid-
dellijk het gevaar. Door de oude mis
theologisch gelijk te maken aan de nieuwe,
legitimeerde Benedictus XVI de theologie
achter die oude mis. De liturgie van het
supersessionisme, het gebed dat (zelfs
in de versie van 1962) nog steeds bad
voor de bekering van de joden uit hun
blindheid, was niet langer een getolereerd
overblijfsel voor een kleine groep; het
was nu een ‘buitengewone’ maar officieel
goedgekeurde uitdrukking van het katho-
lieke geloof. De desastreuze gevolgen
van deze regressie lieten niet lang op
zich wachten. Gesterkt door Summorum
Pontificum en Benedictus’ wens tot
verzoening, zocht de SSPX toenadering.

10

In 2009 zette Benedictus de ultieme stap:
hij hief de excommunicatie op van de vier
bisschoppen die Johannes Paulus II had
verbannen. !

Slechts één dag na de opheffing
van de excommunicatie gaf bisschop
Richard Williamson een interview op
de Zweedse televisie. Hij verklaarde: ‘Tk
geloof dat het historische bewijs enorm
ingaat tegen het feit dat zes miljoen Joden
opzettelijk zijn vergast in gaskamers als
een opzettelijk beleid van Adolf Hitler.’>
De wereld reageerde met afschuw. De
crisis was compleet. In zijn zoektocht naar
continuiteit en kerkelijke eenheid had
de paus een notoire Holocaustontkenner
officieel teruggebracht in de volle
gemeenschap van de Kerk.

Het besluit van Benedictus XVI om
de excommunicatie op te heffen was niet
het enige controversiéle moment van zijn
pontificaat. In hetzelfde jaar, 2009, zette
Benedictus nog een provocatieve stap
die zijn prioriteit voor continuiteit en
institutionele verdediging aantoonde: hij
verklaarde paus Pius XII ‘eerbiedwaardig’,
een cruciale stap richting heiligverklaring.
Dit deed hij ondanks de wijdverbreide
joodse en historische bezwaren tegen Pius’
publieke zwijgen tijdens de Shoah, een
zwijgen dat volgens historici als Michael
Phayer mede werd ingegeven door zijn
angst voor het communisme, die hij als een
grotere bedreiging zag dan het nazisme
voor de eenheid van de kerk.> Het vereren
van Pius XII werd door critici gezien als
een goedkeuring van deze institutionele
prioriteitenstelling.

Geconfronteerd met de wereldwijde
verontwaardiging over de Williamson-
affaire schreef Benedictus een brief aan de
bisschoppen. Deze brief was onthullend.
Hij noemde de affaire een ‘onvoorziene
tegenslag’ en gaf toe dat hij het ‘internet’
beter had moeten raadplegen.2> De SSPX
zelf gooide olie op het vuur door te
verklaren dat de critici een gouden kans
vonden in de ongelukkige woorden van
bisschop Williamson, maar zij weigerden



hun fundamentele afwijzing van Vatica-
num II in te trekken.?s Desondanks werd
Benedictus’ ware motief duidelijk toen
hij de retorische vraag stelde: ‘Kunnen
we totaal onverschillig staan tegenover
een gemeenschap met 491 priesters,
215 seminaristen, 6 seminaries (...) en
duizenden lekengelovigen? Moeten we
hen terloops verder van de Kerk laten
afdrijven?’24

Het antwoord was duidelijk. Voor
Benedictus XVI woog de continuiteit van
de Kerk als instituut en het behouden van
priesters en gelovigen, zelfs zij die de
Holocaust ontkenden, zwaarder dan de
verandering en de morele verplichting die
Nostra Aetate had ingeluid. De Joods-
katholieke dialoog bevond zich op een
dieptepunt. Hetbeeld van de geblinddoekte
Synagoga was effectief opnieuw op een
voetstuk geplaatst.

"DIT WAS DE DUIDELIJKSTE

Benedictus Dominus Iesus schreef, schreef
Franciscus Evangelii Gaudium (2013). In
dit document maakte hij de theologisch
meest radicale verandering sinds Nostra
Aetate officieel. Hij stelde ondubbelzinnig
dat het verbond van God met het Joodse
volk nooit herroepen is. Hij ging verder
door te stellen dat ‘wij het jodendom niet
kunnen beschouwen als een vreemde
religie.”*

Deze theologie werd in 2015 ver-
sterkt door het Vaticaans document The
gifts and the calling of God are
irrevocable. Dit was de duidelijkste
Vaticaanse afwijzing van systematisch en
structureel supersessionisme tot nu toe.
Het document deed een uitspraak die
decennia van ambiguiteit doorbrak. De
Katholieke Kerk bedrijft noch ondersteunt
enig specifiek institutioneel missiewerk
gericht op joden.”” Dit was de ultieme

VATICAANSE AFWIJZING VAN

SYSTEMATISCH EN STRUCTUREEL SUPERSESSIONISMETOT NUTOE"

Franciscus en de correctie:
Traditionis Custodes
Paus Franciscus erfde een liturgisch en
theologisch verdeelde Kerk. De verande-
ring naar de Novus Ordo na Vaticanum
II en de continuiteit van de buitengewone
vorm van de oorspronkelijke Tridentijnse
Mis bestonden niet vreedzaam naast
elkaar, zoals Benedictus had gehoopt.
Ze waren, zoals Franciscus later zou
erkennen, de symbolen geworden van
twee tegenovergestelde visies op de
Kerk.>> Aan de ene kant stond de Kerk
van de verandering en de dialoog, aan de
andere kant de Kerk van de continuiteit,
die zich definieerde als tegenwicht voor
de moderne wereld en Nostra Aetate. Het
pontificaat van Franciscus markeert een
radicale en noodzakelijke breuk met het
beleid van zijn voorgangers.

Net als bij zijn voorgangers was
de liturgische actie van Franciscus een
afspiegeling van zijn theologie. Waar

SKRIPTHISTORISCH TIJDSCHRIFT

theologische breuk met de ‘leer van de
minachting’. Als het joodse verbond geldig
is, is de missie om hen te redden uit hun
duisternis — precies wat de Tridentijnse Mis
propageerde — theologisch onjuist. Vanuit
deze theologie van gelijkwaardigheid was
de liturgische continuiteit die Benedictus
had gecreéerd onhoudbaar geworden. Zes
jaar na de waarschuwingen van joodse
leiders, zoals Noam Marans, dat de
Tridentijnse Mis een uitdaging was om in
de gaten te houden, besloot Franciscus dat
de tijd voor compromissen voorbij was.?®
In juli 2021 publiceerde hij het
document Traditionis Custodes (Hoeders
van de traditie). Dit document was geen
compromis. Het was een directe en
ondubbelzinnige correctie, een complete
ommekeer van het beleid van Benedictus
XVI. Franciscus handelde met uiterste
precisie om de regressie van Summorum
Pontificum ongedaan te maken. Ten
eerste herdefinieerde hij de status van de

1



Afb. 2: De nieuwe Ecclesia en Synagoga
Bron: Wikimedia Commons

liturgie. Hij schafte de tweedeling ‘gewone’
en ‘buitengewone’ vorm af. Hij decreteerde
dat de liturgische boeken van Paulus VI en
Johannes Paulus II (de Novus Ordo) de
‘unieke uitdrukking zijn van de lex orandi
van de Romeinse ritus’.2? Hiermee werd
de verandering van Vaticanum II opnieuw
de enige en unieke vorm.

Ten tweede degradeerde hij de Tri-
dentijnse Mis. Het was niet langer een
‘buitengewone’ vorm van het geloof, maar
een overblijfsel dat streng gereguleerd
en uiteindelijk uitgefaseerd diende te
worden. Hij legde de volledige autoriteit
terug bij de bisschoppen en verbood
de oprichting van nieuwe groepen of
parochies die de oude mis gebruikten.
Cruciaal was zijn eis dat groepen die de
oude mis mochten blijven vieren, de
geldigheid en legitimiteit van de litur-
gische hervorming van Vaticanum II niet
mochten ontkennen.

Franciscus’ motivering was een
directe kritiek op zijn voorgangers. Hij
erkende dat Johannes Paulus II en
Benedictus XVI hadden gehandeld om
de eendracht en eenheid van de Kerk

12

te bevorderen. Maar, zo concludeerde
Franciscus, deze poging tot pacificatie was
mislukt. Hetinstrument van de continuiteit
van de Tridentijnse Mis was uitgebuit
om de verdeeldheid juist te vergroten en
het Tweede Vaticaans Concilie zelf af te
wijzen. De reacties waren voorspelbaar.
Traditionalisten waren woedend. De SSPX
noemde de theologie achter de nieuwe mis
een leugen die zou leiden tot desintegratie.
Maar voorstanders van Vaticanum II,
zoals theoloog Massimo Faggioli, zagen de
verandering als ‘een van de belangrijkste
pauselijke daden in de geschiedenis van
de receptie en implementatie van Vatica-
num II.’s°

Met Traditionis Custodes maakte
paus Franciscus een duidelijke keuze. Hij
koos voor de verandering van 1965 boven
de continuiteit van 1570. Hij plaatste de
integriteit van de conciliaire theologie,
inclusief de fundamentele breuk met het
antisemitisme in Nostra Aetate, boven de
wens om traditionalistische groepen, die
deze breuk verwierpen, binnenboord te
houden.



Conclusie: een nieuw beeld voor
een nieuwe tijd

Het narratief van de Tridentijnse Mis is
meer dan een intern kerkelijk dispuut
over de liturgie. Het is het verhaal van de
moeizame en vaak mislukte poging van de
Katholieke Kerk om de belofte van Nostra
Aetate waar te maken. Het is de vraag of de
Kerk bereid was de voortzetting van haar
triomfalistische zelfbeeld, de gekroonde
Ecclesia die neerkijkt op de geblinddoekte
Synagoga, los te laten.

Het pontificaat van Johannes Paulus
II werd gekenmerkt door compromis.
Gedreven door de wens tot continuiteit van
de kerkelijke eenheid, tolereerde hij een
liturgie die de verandering van het Concilie
direct tegensprak. Dit opende de deur voor
een gevaarlijke regressie onder Benedictus
XVI. Zijn pontificaat toonde aan dat
de voortzetting van een preconciliaire
wereldbeschouwing prioriteit kon krijgen
boven de morele plichten van de post-
Holocaust Kerk. De Williamson-affaire
en de promotie van Pius XII waren geen
ongelukken. Ze waren de onvermijdelijke
uitkomst van een beleid dat de liturgische
en historische bronnen van het anti-
judaisme legitimeerde. Beide pausen
hielden, door hun handelen, de oude,
geblinddoekte Synagoga symbolisch op
haar voetstuk.

Het is daarom veelbetekenend dat
juist paus Franciscus, de paus van
Traditionis Custodes en Evangelii Gau-
dium, ook de paus is die een nieuw
symbool heeft omarmd. In 2015, ter
ere van de vijftigste verjaardag van
Nostra Aetate, zegende hij een nieuw
beeldhouwwerk aan de Saint Joseph’s
University in Philadelphia: Synagoga and
Ecclesia in our time. Dit beeld is de visuele
verandering die Traditionis Custodes
liturgisch probeert af te dwingen. In
dit nieuwe kunstwerk is de hiérarchie
verdwenen. Ecclesia en Synagoga zitten
naast elkaar, als gelijken. Beiden dragen
een kroon en beiden houden hun heilige
geschriften open, niet vallend, maar

SKRIPTHISTORISCH TIJDSCHRIFT

actief bestuderend. Ze kijken elkaar aan,
in dialoog, alsof ze, zoals de pauselijke
inscriptie luidt, ‘elkaar helpen de rijkdom
van Gods woord te delven.” De blinddoek
is af.

De acties van paus Franciscus vormen
een dubbele, beslissende beweging. Een
radicale breuk met het verleden en het
schetsen van een visuele toekomst. Met
Traditionis Custodes maakt hij de Kerk
liturgisch los van haar giftige erfenis
door de theologie van de minachting
te ontkrachten. Tegelijkertijd biedt hij
met zijn zegen over het nieuwe beeld
van ‘Ecclesia en Synagoga in onze tijd’
een concrete visie op een toekomst van
gelijkwaardigheid. Deze dubbele beweging,
het afbreken van oude structuren van
haat en het bouwen aan nieuwe symbolen
van dialoog, biedt een krachtige les die
urgenter is dan ooit. In een tijd waarin
religieuze claims en verdraaide historische
narratieven politieke conflicten, zoals
dat tussen Israél en Palestina, blijven
voeden en de menselijkheid van de
ander ontkennen, toont deze katholieke
worsteling dat verzoening moed vereist.
De moed om diepgewortelde dogma’s
daadwerkelijk te ontmantelen. De reis van
de oude, geblinddoekte Synagoga naar
een gelijkwaardige partner is daarmee
voltooid. De verandering die in 1965
op papier werd beloofd, wordt nu, na
decennia van tegenstribbelen, eindelijk
zichtbaar in liturgie en steen.

Tom Leijenaar rondde in de zomer van
2025 de master Geschiedenis af aan de
Universiteit van Amsterdam. Dit artikel
is gebaseerd op zijn scriptie, geschreven
onder begeleiding van dr. Mart Rutjes,
over antisemitisme binnen de Katholieke
Kerk na 1965.

13



Eindnoten

1 Paus Paulus VI, Nostra Aetate (28 oktober 1965).

2 KRO-NCRYV, Goede-Vrijdagbede voor de Joden (geraadpleegd op 29 oktober 2025).
https://kro-ncrv.nl/katholiek/encyclopedie/g/goede-vrijdagbede-voor-de-joden.

3 Paus Paulus VI, Missale Romanum (3 april 1969) paragraaf 2 en 8.

4 Brian Sudlow, ‘The Frenchness of Marcel Lefebvre and the Society of St Pius X: a new reading’,
French cultural studies 28:1 (2017) 79-94, 79.

5 Intelligence Squared (15 september 2015). The Catholic Church is a force for good in the world
(video), YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=JZRcYaAYWg4 (30 mei 2025).

6 Sean Doyle, ‘The Pontifical commission Ecclesia Dei: purpose and competence’, The jurist 73:1

(2013) 131-150, 131.

7 Paus Johannes Paulus II, Ecclesia Dei (2 juli 1988).

8 Paus Johannes Paulus 11, Ecclesia Dei, 6a.

9 Edward Renehan, Pope John Paul II (Chelsea House 2007) 72-74.

10 Paus Johannes Paulus II, Catechism of the Catholic Church (1992).

11 Paus Johannes Paulus II, We remember: a reflection on the Shoah (12 maart 1998).

12 James Rudin, ‘Reflections on the Vatican’s “Reflection on the Shoah™, Cross currents 48:4 (1998)
518-529, 519.

13 Sergio Minerbi, ‘Pope John Paul and the Jews: an evaluation’, Jewish political studies review 181
(2006) 15-36, 24.

14 David Kertzer, The Popes against the Jews: The Vatican’s role in the rise of modern antisemitism
(Alfred A. Knopf 2001) 19; Minerbi, ‘Pope John Paul and the Jews’, 24.

15 Minerbi, ‘Pope John Paul II and the Jews’, 20.

16 Steven Leonard, “Dominus Jesus”: Why this? Why now?’, Shofar 22:2 (2004) 12-17.

17 Rita Ferrone, ‘Anti-Jewish elements in the extraordinary form’, Worship 84:6 (2010) 498-513, 498.

18 Paus Benedictus XVI, Summorum Pontificum, paragraaf 10.

19 Paus Benedictus XVI, Letter of His Holiness Pope Benedict XVI to the bishops of the Catholic

Church concerning the remission of the excommunication of the four bishops consecrated by
Archbishop Lefebure (10 maart 2009).

20 BBC (2 februari 2009). Pope Under Fire (video). YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=meAolYpupsw (geraadpleegd op 24 mei 2025).

21 Michael Phayer, ““Helping the Jews is not an easy thing to do.” Vatican Holocaust policy:
continuity or change?’, Holocaust and genocidal studies 21:3 (2007) 421-253, 431.

22 Paus Benedictus XVI, Letter of His Holiness Pope Benedict XVI to the bishops of the Catholic
Church.

23 Bernard Falley, Letter to friends and benefactors (14 augustus 2009)

24 Paus Benedictus XVI, Letter of His Holiness Pope Benedict XVI to the bishops of the Catholic
Church.

25 Paus Franciscus, Traditionis Custodes.

26 Paus Francisus, Evangelii Gaudium, 249.

27 Commission for Religious Relations with the Jews, The gifts and the calling of God are irrevocable
6:40.

28 Noam Marans, ‘The Pope Francis effect and Catholic-Jewish relations’, 9.

29 Paus Franciscus, Traditionis Custodes.

30 Massimo Faggioli, ‘The Limits of Traditionis Custodes’, Commonwealth magazine (2 september
2021).

14



