
Skript Historisch Tijdschrift • Kloveniersburgwal 48, Kamer E2.04/5 •1000 BP Amsterdam• 

www.skript-ht.com • skript-fgw@uva.nl 

 
 

 
Interview met Peter Keppy en Raki Ap. West-Papoea: een gevaarlijke stilte 

Auteurs: Anika Salden, Didi van Loenen en Krijn Korsman  

Verschenen in Skript Historisch Tijdschrift, jaargang 47, nummer 4 (2026), pp. 52-57. 

© 2026 Stichting Skript Historisch Tijdschrift, Amsterdam 

p-ISSN: 0165-7518  

e-ISSN: 3051-2506 

 

 

 

 
Skript Historisch Tijdschrift is een onafhankelijk wetenschappelijk blad dat viermaal per jaar 

verschijnt. De redactie, bestaande uit studenten en pas afgestudeerden, wil bijdragen aan 

actuele historische debatten, en biedt getalenteerde studenten de kans om hun werk aan een 

breder publiek te presenteren.  

 

 

 

 

http://www.skript-ht.com/
mailto:skript-fgw@uva.nl


52

Anika Salden, Didi van Loenen en Krijn Korsman

Wat gebeurt er als een volk geen plek krijgt in de geschiedenis, actief 
wordt genegeerd en wordt onderdrukt door hogere machten? Dit is 
het geval in West-Papoea, een voormalige kolonie van Nederland. Het 
land dat onafhankelijkheid werd beloofd, maar slechts een nieuwe 
gewelddadige kolonisator kreeg. Dit verhaal wordt systematisch uit de 
geschiedenisboeken en het nieuws gehouden, zowel in Indonesië als in 
Nederland, maar waarom? Wie heeft daar belang bij? En wie kan deze 
stilte doorbreken? In de documentaire The Promise (2025) worden deze 
vragen behandeld vanuit historisch perspectief. Deze documentaire is de 
aanleiding tot ons mooie gesprek met hoogleraar (tevens oud-redactielid 
van Skript) Peter Keppy en activist Raki Ap. Dit gesprek vond plaats in 
hetzelfde gebouw dat vroeger dienstdeed als het hoofdkwartier van de 
Verenigde Oost-Indische Compagnie. Dit feit is weliswaar gedurende het 
gesprek niet benoemd, toch hangt de sluier van kolonialisme letterlijk 
over ons gesprek. 

West-papoea: een gevaarlijke 
stilte
INTERVIEW MET PETER KEPPY EN RAKI AP

Peter Keppy Raki Ap



53Skript Historisch Tijdschrift

De belofte en de stilte
In het hoofdkwartier van de Verenigde 
Naties werd in 1962 tussen Nederland en  
Indonesië het Akkoord van New York 
gesloten. Deze overeenkomst betekende 
de overdracht van de laatste Nederlandse 
kolonie in Azië, Nederlands-Nieuw-
Guinea, aan Indonesië. Deze beslissing 
was een radicale draai in het beleid dat 
Nederland had gevoerd ten aanzien van 
Nederlands-Nieuw-Guinea. Tot 1962 had  
Nederland steeds aangestuurd op het 
zelfbeschikkingsrecht van de lokale bevol- 
king, de Papoea’s, waarmee onafhanke-
lijkheid het uiteindelijke doel was. Dat 
deze overeenkomst werd gesloten is 
vooral te wijten aan de grote druk van 
de internationale gemeenschap en een 
dreigende oorlog tussen Nederland en 
Indonesië. Om de Papoea’s niet geheel 
in de steek te laten werd afgesproken dat  
Indonesië binnen tien jaar een referen-
dum moest organiseren waar de Papoea’s 
over hun eigen lot mochten bepalen.

Zodoende werd in 1969 de inmiddels 
beruchte Act of free choice gehouden, 
bij de Papoeas ook wel bekend als de 
Act of no choice. Iets meer dan duizend 
Papoea’s – op een bevolking van destijds 
circa 800.000 – mochten ‘stemmen’ over  
het lot van hun land, terwijl zij en hun 
families door het Indonesische leger met 
de dood werden bedreigd als zij voor 
onafhankelijkheid zouden stemmen. Het 
was dan ook niet verbazingwekkend dat 
unaniem werd gestemd voor aansluiting 
bij Indonesië.

Sinds de overdracht is West-Papoea  
hermetisch afgesloten. Geen enkele jour- 
nalist krijgt toestemming van de Indo- 
nesische overheid om naar West-Papoea 
af te reizen, en ook mensenrechtenacti-
visten en inspecteurs van de Verenigde 
Naties worden geweerd. Sinds het begin 
van de Indonesische overheersing is er 
een grote militaire aanwezigheid in het 
gebied die tot vandaag de dag voortduurt, 
en is er een gehele media-blackout. Het 
nieuws dat wel naar buiten komt, wijst 

op grove mensenrechtenschendingen en  
grootschalige klimaat- en milieuproble-
matiek. Verschillende historici en 
genocide-experts bestempelen de situatie 
in West-Papoea als een genocide.1

Deze genocide conformeert echter 
niet met het beeld dat wij in het Westen 
veelal hebben van genocides, zoals de 
Holocaust of de genocide in Rwanda. 
Deze voltrokken zich in een snel tempo 
binnen enkele maanden of jaren en 
gingen gepaard met een hoge intensiteit 
van geweld. Omdat dit in West-Papoea 
niet het geval is, wordt de situatie in dit 
gebied binnen de academische literatuur 
beschreven met de term cold genocide.2 
Kjell Anderson, de bedenker van deze 
term, stelt dat dergelijke genocides staps-
gewijs plaatsvinden over jaren of zelfs 
generaties. Hierbij is de vernietiging van 
een inheemse bevolking mogelijk niet 
de intentie, maar ondermijnen daders 
het bestaan van inheemse groepen wel 
door systematische onderdrukking of 
roekeloos beleid. Keppy en Ap vinden dit 
een terechte term voor wat er in West-
Papoea gebeurt. Zo stelt Ap:

Bij Gaza en Oekraïne zie je letterlijk 
de bommen vallen, maar bij West-
Papoea – en dat is het cold aspect –  
zijn het speldenprikjes over een  
langere tijd. Maar het aantal slacht- 
offers, ongeveer 500.000, is volgens  
de VN vijf keer het aantal slacht-
offers van Gaza en Oekraïne samen, 
en niemand heeft het door.

Keppy ziet de term cold genocide ook als 
een reactie op de strikte manier waarop 
genocide nu wordt gedefinieerd. Hij is 
het eens met Anderson dat we af moeten 
stappen van deze strikte definitie van 
genocide, maar ook moeten kijken naar 
andere vormen van onderdrukking, bij-
voorbeeld in culturele processen. ‘De 
term cold genocide is breder toepasbaar 
dan alleen de casus van West-Papoea en 
is eigenlijk ook bruikbaar voor koloniale 



54

Nederlanders kregen hierdoor pas heel 
laat een stem binnen het dekolonisatie-
debat. Andere groepen, zoals de Papoea’s 
en Molukkers, maar ook kleinere groepen 
zoals Indonesische Chinezen ‘hinkten 
daar achteraan en probeerden een stem 
te krijgen in de kakofonie van groepen 
die zich uitspraken over historisch 
onrecht’, aldus Keppy. Verder stelt Keppy 
dat onwetendheid een grote rol speelt: 
‘Papoea is Verweggistan; het zegt de 
meeste Nederlanders gewoon heel weinig. 
Je moet jezelf informeren en vooral veel 
lezen. Bekendheid geven aan dit soort 
zaken is heel belangrijk.’

Keppy stelt ook dat er ‘krachten 
zijn binnen de samenleving die helemaal 
niet zitten te wachten op verhalen over 
hoe slecht de uitwassen van het kolonia- 
lisme waren.’ Schaamte en een superio-
riteitsgevoel dragen hier beiden aan bij. 
Ap sluit zich aan bij deze inzichten, maar 
stelt ook dat het gebrek aan aandacht 
een politieke keuze is geweest: ‘Je kunt 
ervoor kiezen om West-Papoea wel of niet  
in de geschiedenisboeken of de Canon 
van Nederland op te nemen. Dat zijn heel 
bewuste keuzes die instituties en de poli- 
tiek kunnen maken.’ Dat West-Papoea  
niet wordt meegenomen in de natio-
nale geschiedschrijving en het onderwijs 
is volgens Ap best te begrijpen: ‘Wat 
Nederland Indonesië heeft aangedaan, de  
economische belangen en de rol van de  
koninklijke familie hierin, maken West- 
Papoea een uiterst gevoelige kwestie.’ 
Toch vindt Ap dat Nederland de kar moet  
trekken om deze stiltes te doorbreken. 
‘Gezien de historische band die we 
hebben en de belofte die is gedaan des-
tijds door de koningin en de regering. (...) 
Vanuit die historische context roepen wij 
Nederland, BV Nederland, de regering en 
de media op om die verantwoordelijkheid 
te nemen.’ Volgens Ap is het pijnlijk om  
te zien dat Nederland die verantwoor-
delijkheid niet neemt. Het steekt hem 
dat andere landen – waar Nederland niet  
of nauwelijks binding mee heeft – meer 

overheden in het verleden.’
De genocide in West-Papoea wordt  

gekenmerkt door verschillende aspecten. 
Zo worden Papoea’s van hun land 
verdreven door het Indonesische leger 
en wordt elke vorm van verzet streng 
bestraft. Zo is het laten zien van de 
Morgenster – de vlag die door Nederland 
voor de uiteindelijke onafhankelijkheid 
van West-Papoea was bedacht – verboden 
en worden deze daden van verzet bestraft 
met een lange celstraf. Naast het gebruik 
van grootschalig geweld tegen iedere 
vorm van verzet en het onderdrukken van 
de persvrijheid, heeft de Indonesische 
overheid al sinds de overname ingezet op 
een transmigratiebeleid. Van de ongeveer 
één miljoen mensen die woonachtig zijn 
in West-Papoea bestaat ongeveer de helft 
uit immigranten uit andere delen van 
Indonesië. Zodoende zijn de Papoea’s 
bijna een minderheid in hun eigen land. 
Dit transmigratiebeleid is overigens niet  
nieuw, maar overgenomen van de voor-
malige Nederlandse koloniale overheid. 
Indonesië is daarmee in de praktijk zelf 
een wrede kolonisator geworden.

Het kolonialisme en de 
economische belangen
Hoewel de situatie in West-Papoea door  
historici en andere onderzoekers als 
genocide is bestempeld is er in Nederland 
– en de rest van het Westen – weinig 
aandacht voor. Gezien de huidige veront-
waardiging en woede over de oorlog in 
Oekraïne en de genocide in Gaza is dit 
gebrek aan aandacht erg tekenend. Waar 
komen deze stilte en onverschilligheid 
vandaan?

Keppy en Ap wijten het gebrek aan  
aandacht voor West-Papoea aan uiteen-
lopende factoren. Zo wijst Keppy de 
‘preoccupatie met de eigen problematiek’ 
als oorzaak aan. ‘De dekolonisatie in het  
algemeen was pijnlijk voor de Neder-
landse samenleving, waardoor eerst de 
Nederlands-Indische groep door een 
emancipatieproces moest.’ De Indische 



55Skript Historisch Tijdschrift

aandacht krijgen. Hieruit trekt hij de 
conclusie dat deze stilte een bewuste 
keuze is.

Vergroening ten koste van genocide
Dat het Westen stil blijft over de situatie 
in West-Papoea komt voor een groot 
gedeelte ook door de belangen die 
bedrijven hebben in de regio. Zo stelt 
Keppy:

Veel grote Westerse bedrijven 
investeren in West-Papoea en die 
hebben er totaal geen belang bij 
dat er aandacht wordt gevraagd 
voor wat zij daar doen, zoals 
milieuvervuiling en mensen van hun 
land verdrijven. Dit zijn allemaal 
mensenrechtenschendingen. Dit zijn 
gedeeltelijk grote multinationals met 
Amerikaanse, Engelse en misschien 
ook Nederlandse investeerders, 
maar ook joint ventures met de 
Indonesische overheid, waardoor 
Indonesië er ook geen belang bij 
heeft dat hier aandacht voor komt. 
Het is heel goed mogelijk dat 
dergelijke bedrijven ook lobbyen bij 
regeringen om stil te blijven.

De bedrijven waar Keppy naar verwijst 
zijn grote mijnbouwbedrijven zoals het 
Amerikaanse Freeport. West-Papoea is 
rijk aan grondstoffen waaraan veel geld 
wordt verdiend. De Grasbergmijn – de 
grootste goudmijn en op een na grootste 
kopermijn ter wereld – ligt bijvoorbeeld 
in West-Papoea. Deze mijn, geopereerd 
door Freeport, levert jaarlijks miljarden 
op voor de Indonesische staatskas. Door 
het economische belang voor de staat 
wordt het Indonesische leger ingezet om 
de mijn te bewaken. 

De transitie naar ‘groene’ energie 
leidt eveneens tot milieuschade. In West- 
Papoea bevinden zich in de grond naast 
koper en goud ook grote hoeveelheden 
nikkel en kobalt: essentiële grondstoffen 
voor onze zonnepanelen en elektrische 

auto’s. De vraag naar deze grondstoffen 
en de winsten die met het delven gemoeid 
gaan zijn zo groot dat gezondheid en 
klimaat worden opgeofferd voor de 
mijnbouw. Zo besloot de Indonesische 
overheid in september 2025 om een 
nikkelmijn in de Raja Ampat-eilanden  
te heropenen, ook al was deze in juni van  
hetzelfde jaar gesloten vanwege gezond-
heidsklachten van de eilandbewoners en 
de effecten van de mijnbouw op lokale 
koraalriffen.3 Keppy benadrukt ook de 
persoonlijke rol van de consument in dit 
probleem: ‘Jij en ik zijn ook medeplichtig. 
Het nikkel dat in de batterijen zit van 
onze elektrische fietsen en mobiele 
telefoons is misschien afkomstig uit 
Papoea, of andere conflictgebieden zoals 
Congo.’ Ap bevestigt dat Indonesië nu de 
grootste nikkelexporteur is van de wereld, 
wat des te meer onze afhankelijkheid en 
medeplichtigheid bevestigt.

Kunst en activisme
Keppy en Ap benadrukken dat kunste-
naars een belangrijke rol kunnen spelen 
in het verbreken van de stilte rondom 
West-Papoea. Keppy stelt dat vooral de 
economische belangen machthebbers 
bezighouden: ‘Ik vrees dat [de oplossing] 
vanuit de grassroots moet gaan komen, 
want top-down zijn de belangen te groot.’ 
Ap bevestigt dit: ‘Kijk naar het einde 
van de slavernij, van apartheid in Zuid-
Afrika. (...) Die veranderingen kwamen 
zelden vanuit het centrum van de macht,  
maar van mensen die bereid waren zich  
in te zetten tegen de gevestigde macht.’ 
Hoewel Keppy liever een actievere 
houding had gezien bij de politiek, zijn  
met name kunstenaars hier de sleutel 
in; zij bereiken een groter publiek dan 
academici. Zo geeft hij voorbeelden 
van schrijvers die hun leven op het spel 
hebben gezet in de strijd om gehoord te 
worden: ‘Onder andere de Nigeriaanse  
schrijver en televisiemaker Ken Saro- 
Wiwa (die valselijk was beschuldigd) 
schreef boeken en maakte televisie-



56

programma’s over de rol van de westerse 
oliemaatschappijen in Nigeria. Dat heeft 
hij met de dood moeten bekopen.’

Daarom is hier juist een taak weg- 
gelegd voor kunstenaars die zich vrij 
kunnen uiten, zoals Nederlandse makers. 
In Indonesië is het voor creatievelingen 
een stuk moeilijker om zich activistisch te 
kunnen uitdrukken. Ap waakt hierbij wel 
dat het juiste perspectief wordt verteld.  
Het verleden leerde hem net te vaak dat  
hij voorzichtig moet zijn om niet gere-
duceerd te worden tot minderwaardig. 
Daarom kostte het maken van The 
Promise tien jaar. Ap en zijn mede-
activisten hadden in eerste instantie 
weinig vertrouwen in de maker: zou hij 
wel het juiste verhaal kunnen vertellen? 
Uiteindelijk is hij erg blij met de docu-
mentaire en daarom roept Ap dan ook 
op aan witte, Nederlandse makers om 
hun privilege in te zetten en de situatie in 
West-Papoea aan te kaarten.

Daar halen Keppy en Ap hoop uit. 
Zo benoemt Keppy specifiek Iraanse 
filmmakers als inspirerend, ‘die illegale 
speelfilms maken over de huidige 
problematiek die daar speelt; over jonge 
Iraanse vrouwen die protesteren en hun  
hoofddoeken afgooien en de straat op 
gaan, massaal, met gevaar voor eigen 
leven.’ De inzet van activisten, met name  
jonge mensen, inspireert zowel Keppy 
als Ap en geeft hun hoop in iets wat 
ogenschijnlijk hopeloos lijkt. Toen we 
vroegen hoe zij met al deze ellende 
omgaan en zichzelf sterk houden, stelde 
Ap dat hij hoop haalt uit de kleine over-
winningen, een interview zoals dit, een 
lezing of een gesprek. Het onderdrukken 
van zijn activistische neigingen zou 
hem juist tot pessimisme veroordelen: 
‘Dat ik een stem kan zijn om de stilte 
te doorbreken, geeft mij een voldaan 
gevoel.’ Ook als historici kunnen wij 
bijdragen om de aandacht voor West-
Papoea te vergroten en de stilte rondom 
dit onderwerp te doorbreken. Mensen als 
Keppy en Ap inspireren en herinneren 

ons aan het belang van het gebruiken 
van onze stem. Dit interview vormt dan 
ook een bescheiden stap om bij te dragen 
aan de historische en maatschappelijke 
dialoog over het onrecht in West-Papoea.

Raki Ap is de internationale woord-
voerder van de United Liberation 
Movement for West Papua (ULMWP) en 
een toonaangevend pleitbezorger voor  
klimaatrechtvaardigheid. Als grondlegger 
van Inheemse Perspectieven op Klimaat- 
verandering integreert hij inheemse  
kennis met moderne duurzaamheids-
strategieën. Eerder was hij woordvoerder 
voor de Green State Vision en de Free 
West Papua Campaign, waarna hij in  
2024 werd benoemd tot ULMWP-
woordvoerder met mandaat om de gehele  
beweging internationaal te vertegen-
woordigen. Zijn inzet voor inclusieve 
klimaattransities werd bekroond met het 
Duurzaamheidslintje 2024. Ap werkt  
wereldwijd aan erkenning, rechtvaardig-
heid en duurzame toekomstvisies voor 
West-Papoea.

Peter Keppy studeerde antropologie 
aan de Universiteit van Amsterdam 
en promoveerde op niet-westerse 
geschiedenis aan de Vrije Universiteit 
Amsterdam. Vanaf 1998 tot heden is hij 
onderzoeker bij het NIOD Instituut voor 
Oorlogs-, Holocaust en Genocidestudies. 
Hij werkte in twee NWO-projecten o.a. 
nauw samen met onderzoekers van het  
Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en 
Volkenkunde (KITLV) en met onder-
zoekers van Universitas Gadjah Mada,  
Yogyakarta. Tussen 2018 en 2023 was hij  
lid van de Pensioen- en Uitkeringsraad, 
een orgaan voor advies en uitvoering van  
wetten voor Nederlandse oorlogsgetrof-
fenen en verzetslieden. Sinds september 
2023 bekleedt hij de bijzondere leerstoel 
populaire cultuur en massaal geweld in  
Zuidoost-Azië aan de Radboud 
Universiteit.



57Skript Historisch Tijdschrift

Eindnoten
1	 P. Antonopoulos en D. Castle, ‘Forgotten genocide in Indonesia: Mass violence, resource 		
	 exploitation and struggle for independence in West-Papua’, in: Frank Jacob (red.), Genocide 	
	 and mass violence in Asia: an introductory reader (Berlijn 2019) 160-188; J. Wing en P. King, 	
	 Genocide 	in West-Papua? The role of the Indonesian state apparatus and a current needs 		
	 assessment of the Papuan people (Centre for peace and conflict studies, University of Sydney 2025).
2	 K. Anderson, ‘Colonialism and cold genocide: The case of West-Papua’, Genocide studies and 	
	 prevention: an international journal 9:2 (2015).
3	 H. N. Jong, ‘Indonesia reopens Raja Ampat nickel mine despite reef damage concerns’, Mongabay,
	 https://news.mongabay.com/2025/09/indonesia-reopens-raja-ampat-nickel-mine-despite-reef-	
	 damage-concerns/ (geraadpleegd op 28 oktober 2025).


