SRIWPL......

HISTORISCH

Interview met Peter Keppy en Raki Ap. West-Papoea: een gevaarlijke stilte

Auteurs: Anika Salden, Didi van Loenen en Krijn Korsman

Verschenen in Skript Historisch Tijdschrift, jaargang 47, nummer 4 (2026), pp. 52-57.
© 2026 Stichting Skript Historisch Tijdschrift, Amsterdam

p-ISSN: 0165-7518

e-ISSN: 3051-2506

Skript Historisch Tijdschrift is een onathankelijk wetenschappelijk blad dat viermaal per jaar
verschijnt. De redactie, bestaande uit studenten en pas afgestudeerden, wil bijdragen aan
actuele historische debatten, en biedt getalenteerde studenten de kans om hun werk aan een

breder publiek te presenteren.

Skript Historisch Tijdschrift « Kloveniersburgwal 48, Kamer E2.04/5 +1000 BP Amsterdame
www.skript-ht.com ¢ skript-few(@uva.nl



http://www.skript-ht.com/
mailto:skript-fgw@uva.nl

WEST-PAPOEA: EEN GEVAARLIJKE

STILTE
INTERVIEW MET PETER KEPPY EN RAKI AP

Antka Salden, Didi van Loenen en Krijn Korsman

Wat gebeurt er als een volk geen plek krijgt in de geschiedenis, actief
wordt genegeerd en wordt onderdrukt door hogere machten? Dit is
het geval in West-Papoea, een voormalige kolonie van Nederland. Het
land dat onafhankelijkheid werd beloofd, maar slechts een nieuwe
gewelddadige kolonisator kreeg. Dit verhaal wordt systematisch uit de
geschiedenisboeken en het nieuws gehouden, zowel in Indonesié als in
Nederland, maar waarom? Wie heeft daar belang bij? En wie kan deze
stilte doorbreken? In de documentaire The Promise (2025) worden deze
vragen behandeld vanuit historisch perspectief. Deze documentaire is de
aanleiding tot ons mooie gesprek met hoogleraar (tevens oud-redactielid
van Skript) Peter Keppy en activist Raki Ap. Dit gesprek vond plaats in
hetzelfde gebouw dat vroeger dienstdeed als het hoofdkwartier van de
Verenigde Oost-Indische Compagnie. Dit feit is weliswaar gedurende het
gesprek niet benoemd, toch hangt de sluier van kolonialisme letterlijk
over ons gesprek.

Peter Keppy Raki Ap
52



De belofte en de stilte

In het hoofdkwartier van de Verenigde
Naties werd in 1962 tussen Nederland en
Indonesié het Akkoord van New York
gesloten. Deze overeenkomst betekende
de overdracht van de laatste Nederlandse
kolonie in Azié, Nederlands-Nieuw-
Guinea, aan Indonesié. Deze beslissing
was een radicale draai in het beleid dat
Nederland had gevoerd ten aanzien van
Nederlands-Nieuw-Guinea. Tot 1962 had
Nederland steeds aangestuurd op het
zelfbeschikkingsrecht van de lokale bevol-
king, de Papoea’s, waarmee onafhanke-
lijkheid het uiteindelijke doel was. Dat
deze overeenkomst werd gesloten is
vooral te wijten aan de grote druk van
de internationale gemeenschap en een
dreigende oorlog tussen Nederland en
Indonesi€. Om de Papoea’s niet geheel
in de steek te laten werd afgesproken dat
Indonesié binnen tien jaar een referen-
dum moest organiseren waar de Papoea’s
over hun eigen lot mochten bepalen.

Zodoende werd in 1969 de inmiddels
beruchte Act of free choice gehouden,
bij de Papoeas ook wel bekend als de
Act of no choice. Iets meer dan duizend
Papoea’s — op een bevolking van destijds
circa 800.000 — mochten ‘stemmen’ over
het lot van hun land, terwijl zij en hun
families door het Indonesische leger met
de dood werden bedreigd als zij voor
onafhankelijkheid zouden stemmen. Het
was dan ook niet verbazingwekkend dat
unaniem werd gestemd voor aansluiting
bij Indonesié.

Sinds de overdracht is West-Papoea
hermetisch afgesloten. Geen enkele jour-
nalist krijgt toestemming van de Indo-
nesische overheid om naar West-Papoea
af te reizen, en ook mensenrechtenacti-
visten en inspecteurs van de Verenigde
Naties worden geweerd. Sinds het begin
van de Indonesische overheersing is er
een grote militaire aanwezigheid in het
gebied die tot vandaag de dag voortduurt,
en is er een gehele media-blackout. Het
nieuws dat wel naar buiten komt, wijst

SKRIPTHISTORISCH TIJDSCHRIFT

op grove mensenrechtenschendingen en
grootschalige klimaat- en milieuproble-
matiek.  Verschillende historici en
genocide-experts bestempelen de situatie
in West-Papoea als een genocide.

Deze genocide conformeert echter
niet met het beeld dat wij in het Westen
veelal hebben van genocides, zoals de
Holocaust of de genocide in Rwanda.
Deze voltrokken zich in een snel tempo
binnen enkele maanden of jaren en
gingen gepaard met een hoge intensiteit
van geweld. Omdat dit in West-Papoea
niet het geval is, wordt de situatie in dit
gebied binnen de academische literatuur
beschreven met de term cold genocide.?
Kjell Anderson, de bedenker van deze
term, stelt dat dergelijke genocides staps-
gewijs plaatsvinden over jaren of zelfs
generaties. Hierbij is de vernietiging van
een inheemse bevolking mogelijk niet
de intentie, maar ondermijnen daders
het bestaan van inheemse groepen wel
door systematische onderdrukking of
roekeloos beleid. Keppy en Ap vinden dit
een terechte term voor wat er in West-
Papoea gebeurt. Zo stelt Ap:

Bij Gaza en Oekraine zie je letterlijk
de bommen vallen, maar bij West-
Papoea — en dat is het cold aspect —
zijn het speldenprikjes over een
langere tijd. Maar het aantal slacht-
offers, ongeveer 500.000, is volgens
de VN vijf keer het aantal slacht-
offers van Gaza en Oekraine samen,
en niemand heeft het door.

Keppy ziet de term cold genocide ook als
een reactie op de strikte manier waarop
genocide nu wordt gedefinieerd. Hij is
het eens met Anderson dat we af moeten
stappen van deze strikte definitie van
genocide, maar ook moeten kijken naar
andere vormen van onderdrukking, bij-
voorbeeld in culturele processen. ‘De
term cold genocide is breder toepasbaar
dan alleen de casus van West-Papoea en
is eigenlijk ook bruikbaar voor koloniale

53



overheden in het verleden.’

De genocide in West-Papoea wordt
gekenmerkt door verschillende aspecten.
Zo worden Papoea’s van hun land
verdreven door het Indonesische leger
en wordt elke vorm van verzet streng
bestraft. Zo is het laten zien van de
Morgenster — de vlag die door Nederland
voor de uiteindelijke onafhankelijkheid
van West-Papoea was bedacht — verboden
en worden deze daden van verzet bestraft
met een lange celstraf. Naast het gebruik
van grootschalig geweld tegen iedere
vorm van verzet en het onderdrukken van
de persvrijheid, heeft de Indonesische
overheid al sinds de overname ingezet op
een transmigratiebeleid. Van de ongeveer
één miljoen mensen die woonachtig zijn
in West-Papoea bestaat ongeveer de helft
uit immigranten uit andere delen van
Indonesi€. Zodoende zijn de Papoea’s
bijna een minderheid in hun eigen land.
Dit transmigratiebeleid is overigens niet
nieuw, maar overgenomen van de voor-
malige Nederlandse koloniale overheid.
Indonesi€ is daarmee in de praktijk zelf
een wrede kolonisator geworden.

Het kolonialisme en de
economische belangen

Hoewel de situatie in West-Papoea door
historici en andere onderzoekers als
genocide is bestempeld is er in Nederland
— en de rest van het Westen — weinig
aandacht voor. Gezien de huidige veront-
waardiging en woede over de oorlog in
Oekraine en de genocide in Gaza is dit
gebrek aan aandacht erg tekenend. Waar
komen deze stilte en onverschilligheid
vandaan?

Keppy en Ap wijten het gebrek aan
aandacht voor West-Papoea aan uiteen-
lopende factoren. Zo wijst Keppy de
‘preoccupatie met de eigen problematiek’
als oorzaak aan. ‘De dekolonisatie in het
algemeen was pijnlijk voor de Neder-
landse samenleving, waardoor eerst de
Nederlands-Indische groep door een
emancipatieproces moest.” De Indische

%

Nederlanders kregen hierdoor pas heel
laat een stem binnen het dekolonisatie-
debat. Andere groepen, zoals de Papoea’s
en Molukkers, maar ook kleinere groepen
zoals Indonesische Chinezen ‘hinkten
daar achteraan en probeerden een stem
te krijgen in de kakofonie van groepen
die zich uitspraken over historisch
onrecht’, aldus Keppy. Verder stelt Keppy
dat onwetendheid een grote rol speelt:
‘Papoea is Verweggistan; het zegt de
meeste Nederlanders gewoon heel weinig.
Je moet jezelf informeren en vooral veel
lezen. Bekendheid geven aan dit soort
zaken is heel belangrijk.’

Keppy stelt ook dat er ‘krachten
zijn binnen de samenleving die helemaal
niet zitten te wachten op verhalen over
hoe slecht de uitwassen van het kolonia-
lisme waren.” Schaamte en een superio-
riteitsgevoel dragen hier beiden aan bij.
Ap sluit zich aan bij deze inzichten, maar
stelt ook dat het gebrek aan aandacht
een politieke keuze is geweest: ‘Je kunt
ervoor kiezen om West-Papoea wel of niet
in de geschiedenisboeken of de Canon
van Nederland op te nemen. Dat zijn heel
bewuste keuzes die instituties en de poli-
tiek kunnen maken.” Dat West-Papoea
niet wordt meegenomen in de natio-
nale geschiedschrijving en het onderwijs
is volgens Ap best te begrijpen: ‘Wat
Nederland Indonesié heeft aangedaan, de
economische belangen en de rol van de
koninklijke familie hierin, maken West-
Papoea een uiterst gevoelige kwestie.’
Toch vindt Ap dat Nederland de kar moet
trekken om deze stiltes te doorbreken.
‘Gezien de historische band die we
hebben en de belofte die is gedaan des-
tijds door de koningin en de regering. (...)
Vanuit die historische context roepen wij
Nederland, BV Nederland, de regering en
de media op om die verantwoordelijkheid
te nemen.’ Volgens Ap is het pijnlijk om
te zien dat Nederland die verantwoor-
delijkheid niet neemt. Het steekt hem
dat andere landen — waar Nederland niet
of nauwelijks binding mee heeft — meer



aandacht krijgen. Hieruit trekt hij de
conclusie dat deze stilte een bewuste
keuze is.

Vergroening ten koste van genocide
Dat het Westen stil blijft over de situatie
in West-Papoea komt voor een groot
gedeelte ook door de belangen die
bedrijven hebben in de regio. Zo stelt

Keppy:

Veel grote Westerse bedrijven
investeren in West-Papoea en die
hebben er totaal geen belang bij
dat er aandacht wordt gevraagd
voor wat zij daar doen, zoals
milieuvervuiling en mensen van hun
land verdrijven. Dit zijn allemaal
mensenrechtenschendingen. Dit zijn
gedeeltelijk grote multinationals met
Amerikaanse, Engelse en misschien
ook Nederlandse investeerders,
maar ook joint ventures met de
Indonesische overheid, waardoor
Indonesi€é er ook geen belang bij
heeft dat hier aandacht voor komt.
Het is heel goed mogelijk dat
dergelijke bedrijven ook lobbyen bij
regeringen om stil te blijven.

De bedrijven waar Keppy naar verwijst
zijn grote mijnbouwbedrijven zoals het
Amerikaanse Freeport. West-Papoea is
rijk aan grondstoffen waaraan veel geld
wordt verdiend. De Grasbergmijn — de
grootste goudmijn en op een na grootste
kopermijn ter wereld — ligt bijvoorbeeld
in West-Papoea. Deze mijn, geopereerd
door Freeport, levert jaarlijks miljarden
op voor de Indonesische staatskas. Door
het economische belang voor de staat
wordt het Indonesische leger ingezet om
de mijn te bewaken.

De transitie naar ‘groene’ energie
leidt eveneens tot milieuschade. In West-
Papoea bevinden zich in de grond naast
koper en goud ook grote hoeveelheden
nikkel en kobalt: essenti€le grondstoffen
voor onze zonnepanelen en elektrische

SKRIPTHISTORISCH TIJDSCHRIFT

auto’s. De vraag naar deze grondstoffen
en de winsten die met het delven gemoeid
gaan zijn zo groot dat gezondheid en
klimaat worden opgeofferd voor de
mijnbouw. Zo besloot de Indonesische
overheid in september 2025 om een
nikkelmijn in de Raja Ampat-eilanden
te heropenen, ook al was deze in juni van
hetzelfde jaar gesloten vanwege gezond-
heidsklachten van de eilandbewoners en
de effecten van de mijnbouw op lokale
koraalriffen.3 Keppy benadrukt ook de
persoonlijke rol van de consument in dit
probleem: ‘Jij en ik zijn ook medeplichtig.
Het nikkel dat in de batterijen zit van
onze elektrische fietsen en mobiele
telefoons is misschien afkomstig uit
Papoea, of andere conflictgebieden zoals
Congo.” Ap bevestigt dat Indonesié nu de
grootste nikkelexporteur is van de wereld,
wat des te meer onze athankelijkheid en
medeplichtigheid bevestigt.

Kunst en activisme

Keppy en Ap benadrukken dat kunste-
naars een belangrijke rol kunnen spelen
in het verbreken van de stilte rondom
West-Papoea. Keppy stelt dat vooral de
economische belangen machthebbers
bezighouden: ‘Ik vrees dat [de oplossing]
vanuit de grassroots moet gaan komen,
want top-down zijn de belangen te groot.’
Ap bevestigt dit: ‘Kijk naar het einde
van de slavernij, van apartheid in Zuid-
Afrika. (...) Die veranderingen kwamen
zelden vanuit het centrum van de macht,
maar van mensen die bereid waren zich
in te zetten tegen de gevestigde macht.’
Hoewel Keppy liever een actievere
houding had gezien bij de politiek, zijn
met name kunstenaars hier de sleutel
in; zij bereiken een groter publiek dan
academici. Zo geeft hij voorbeelden
van schrijvers die hun leven op het spel
hebben gezet in de strijd om gehoord te
worden: ‘Onder andere de Nigeriaanse
schrijver en televisiemaker Ken Saro-
Wiwa (die valselijk was beschuldigd)
schreef boeken en maakte televisie-

95



programma’s over de rol van de westerse
oliemaatschappijen in Nigeria. Dat heeft
hij met de dood moeten bekopen.’

Daarom is hier juist een taak weg-
gelegd voor kunstenaars die zich vrij
kunnen uiten, zoals Nederlandse makers.
In Indonesi€ is het voor creatievelingen
een stuk moeilijker om zich activistisch te
kunnen uitdrukken. Ap waakt hierbij wel
dat het juiste perspectief wordt verteld.
Het verleden leerde hem net te vaak dat
hij voorzichtig moet zijn om niet gere-
duceerd te worden tot minderwaardig.
Daarom kostte het maken van The
Promise tien jaar. Ap en zijn mede-
activisten hadden in eerste instantie
weinig vertrouwen in de maker: zou hij
wel het juiste verhaal kunnen vertellen?
Uiteindelijk is hij erg blij met de docu-
mentaire en daarom roept Ap dan ook
op aan witte, Nederlandse makers om
hun privilege in te zetten en de situatie in
West-Papoea aan te kaarten.

Daar halen Keppy en Ap hoop uit.
Zo benoemt Keppy specifiek Iraanse
filmmakers als inspirerend, ‘die illegale
speelfilms maken over de huidige
problematiek die daar speelt; over jonge
Iraanse vrouwen die protesteren en hun
hoofddoeken afgooien en de straat op
gaan, massaal, met gevaar voor eigen
leven.” De inzet van activisten, met name
jonge mensen, inspireert zowel Keppy
als Ap en geeft hun hoop in iets wat
ogenschijnlijk hopeloos lijkt. Toen we
vroegen hoe zij met al deze ellende
omgaan en zichzelf sterk houden, stelde
Ap dat hij hoop haalt uit de kleine over-
winningen, een interview zoals dit, een
lezing of een gesprek. Het onderdrukken
van zijn activistische neigingen zou
hem juist tot pessimisme veroordelen:
‘Dat ik een stem kan zijn om de stilte
te doorbreken, geeft mij een voldaan
gevoel.” Ook als historici kunnen wij
bijdragen om de aandacht voor West-
Papoea te vergroten en de stilte rondom
dit onderwerp te doorbreken. Mensen als
Keppy en Ap inspireren en herinneren

96

ons aan het belang van het gebruiken
van onze stem. Dit interview vormt dan
ook een bescheiden stap om bij te dragen
aan de historische en maatschappelijke
dialoog over het onrecht in West-Papoea.

Raki Ap is de internationale woord-
voerder van de United Liberation
Movement for West Papua (ULMWP) en
een toonaangevend pleitbezorger voor
klimaatrechtvaardigheid. Als grondlegger
van Inheemse Perspectieven op Klimaat-
verandering integreert hij inheemse
kennis met moderne duurzaamheids-
strategieén. Eerder was hij woordvoerder
voor de Green State Vision en de Free
West Papua Campaign, waarna hij in
2024 werd benoemd tot ULMWP-
woordvoerder met mandaat om de gehele
beweging internationaal te vertegen-
woordigen. Zijn inzet voor inclusieve
klimaattransities werd bekroond met het
Duurzaamheidslintje 2024. Ap werkt
wereldwijd aan erkenning, rechtvaardig-
heid en duurzame toekomstvisies voor
West-Papoea.

Peter Keppy studeerde antropologie
aan de Universiteit van Amsterdam
en promoveerde oOp niet-westerse
geschiedenis aan de Vrije Universiteit
Amsterdam. Vanaf 1998 tot heden is hij
onderzoeker bij het NIOD Instituut voor
Oorlogs-, Holocaust en Genocidestudies.
Hij werkte in twee NWO-projecten o.a.
nauw samen met onderzoekers van het
Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en
Volkenkunde (KITLV) en met onder-
zoekers van Universitas Gadjah Mada,
Yogyakarta. Tussen 2018 en 2023 was hij
lid van de Pensioen- en Uitkeringsraad,
een orgaan voor advies en uitvoering van
wetten voor Nederlandse oorlogsgetrof-
fenen en verzetslieden. Sinds september
2023 bekleedt hij de bijzondere leerstoel
populaire cultuur en massaal geweld in
Zuidoost-Azié ~ aan  de Radboud
Universiteit.



Eindnoten

1 P. Antonopoulos en D. Castle, ‘Forgotten genocide in Indonesia: Mass violence, resource
exploitation and struggle for independence in West-Papua’, in: Frank Jacob (red.), Genocide
and mass violence in Asia: an introductory reader (Berlijn 2019) 160-188; J. Wing en P. King,
Genocide in West-Papua? The role of the Indonesian state apparatus and a current needs
assessment of the Papuan people (Centre for peace and conflict studies, University of Sydney 2025).

2 K. Anderson, ‘Colonialism and cold genocide: The case of West-Papua’, Genocide studies and
prevention: an international journal 9:2 (2015).

3 H. N. Jong, ‘Indonesia reopens Raja Ampat nickel mine despite reef damage concerns’, Mongabay,
https://news.mongabay.com/2025/09/indonesia-reopens-raja-ampat-nickel-mine-despite-reef-
damage-concerns/ (geraadpleegd op 28 oktober 2025).

SKRIPTHISTORISCH TIJDSCHRIFT 57



